Journal of Cultural and Education

2025. Vol. 1, No. 2

https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index

PENDIDIKAN KARAKTER BERBASIS BUDAYA:
MENYEIMBANGKAN IDENTITAS LOKAL, NASIONAL,
DAN GLOBAL DAILLAM ERA DIGITAL

Yusuf Siswantara’, Rintoni?

"Universitas Katolik Parahyangan, Bandung

’SMK Negeri 1, Pusakanagara

*Corresponding Author

ARTICLE INFO ABSTRACT
Keywords: Pendidikan karakter merupakan proses kultural yang tidak dapat dilepaskan dari konteks
relational ethics, budaya masyarakatnya. Artikel ini mengkaji secara kritis relasi hakiki antara pendidikan
. ) dan  budaya dalam kerangka pembentukan karakter di Indonesia. Menggunakan
pendudikan etika, pendekatan filosofis dan teoretis, penelitian ini menganalisis babwa pendidikan mernpakan
Dpluralisme moral, ekspresi konkret dari budaya, bukan entitas netral yang terlepas dari nilai, sejarab, dan
pedagogi dialogis, sistem kepercayaan. Melalni eksplorasi terbadap pemikiran Ki Hajar Dewantara, tantangan
. . konstruksi budaya nasional, serta transformasi budaya digital, artikel ini menunjukkan
evaluasi relasional babwa pmdz'dzkj;z karakter harus di/%lﬂ(é;/ﬂ di atas fanda&z‘iﬂd@/a ' yang utuh, z'nk/;{&gf dan
budaya sekolal responsif terhadap dinamika global. Risiko “tong sampabh kebudayaan” dan marjinalisasi
budaya minoritas menjadi peringatan penting dalam proses seleksi nilai nasional. Di era
digital, pendidikan Rarakter dituntut untuk fidak hanya melestarifan nilai-nilai lokal,
tetapi juga mengintegrasikan literasi digital dan etika teknologi. Artikel ini menyimpulkan
perlunya kerangka pendidikan karakter berbasis budaya yang berakar pada lokalitas,
Keywords: terbuka terhadap globalisasi, dan berorientasi pada kemanusiaan universal. Lemunan ini

Recenved - 2024-10-01
Revised — : 2025-08-17
Accepted  : 2025-08-20

memberikan kontribusi teoretis dan praktis bagi kebijakan pendidikan nasional dan
internasional, terntama dalam konteks multikulturalisme dan transformasi digital.

Kata kunci: pendidikan karakter; budaya; identitas nasional; Ki Hajar Dewantaray pendidikan
berbasis budaya; budaya digital; Indonesi

ABSTRAK

Pendidikan karakter merupakan proses kultural yang tidak dapat dilepaskan dari konteks
budaya masyatakatnya. Artikel ini mengkaji secara kritis relasi hakiki antara pendidikan
dan budaya dalam kerangka pembentukan karakter di Indonesia. Menggunakan
pendekatan filosofis dan teoretis, penelitian ini menganalisis bahwa pendidikan
merupakan ekspresi konkret dari budaya, bukan entitas netral yang terlepas dari nilai,
sejarah, dan sistem kepercayaan. Melalui cksplorasi terhadap pemikiran Ki Hajar
Dewantara, tantangan konstruksi budaya nasional, serta transformasi budaya digital,
artikel ini menunjukkan bahwa pendidikan karakter harus dibangun di atas fondasi
budaya yang utuh, inklusif, dan responsif terhadap dinamika global. Risiko “tong sampah
kebudayaan” dan marjinalisasi budaya minoritas menjadi peringatan penting dalam
proses seleksi nilai nasional. Di era digital, pendidikan karakter dituntut untuk tidak
hanya melestarikan nilai-nilai lokal, tetapi juga mengintegrasikan literasi digital dan etika
teknologi. Artikel ini menyimpulkan perlunya kerangka pendidikan karakter berbasis
budaya yang berakar pada lokalitas, terbuka terhadap globalisasi, dan berorientasi pada
kemanusiaan universal. Temuan ini memberikan kontribusi teoretis dan praktis bagi
kebijakan  pendidikan nasional dan internasional, terutama dalam konteks

multikulturalisme dan transformasi digital.

Kata kunci: pendidikan karakter; budaya; identitas nasional; Ki Hajar Dewantara;
pendidikan berbasis budaya; budaya digital; Indonesi

Journal of Cultural and Education Issue 15



Journal of Cultural and Education
2025. Vol. 1, No. 2
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index

1 PENDAHULUAN

Pendidikan, dalam dimensi esensialnya, merupakan proses pembentukan manusia yang tidak
hanya kompeten secara kognitif, tetapi juga berkarakter secara moral dan sosial. Dalam konteks
Indonesia, pertanyaan mendasar yang sering kali terabaikan adalah: nilai dan karakter seperti apa
yang ingin dibentuk melalui sistem pendidikan nasional? Jawaban atas pertanyaan ini tidak dapat
ditemukan di luar kerangka budaya, karena pendidikan merupakan wahana utama pewarisan nilai,
norma, dan sistem kepercayaan dari satu generasi ke generasi berikutnya(Geertz, 1973; Reinhardt,
2020). Budaya, sebagai jaringan makna yang kompleks, menjadi fondasi bagi pembentukan identitas
dan karakter individu dalam masyarakat.

Dalam dua dekade terakhir, pendidikan karakter telah menjadi fokus kebijakan pendidikan
global (Althof & Berkowitz, 2006; Berkowitz & Bier, 2004; Narvaez, 2014; L. Nucci, 2008).
Namun, banyak program pendidikan karakter bersifat universalis, yang diadopsi dari nilai-nilai
Barat seperti individualisme, kompetisi, dan efisiensi, tanpa mempertimbangkan akar budaya lokal
negara penerima. Di Indonesia, meskipun terdapat kebijakan nasional seperti Kurikulum 2013 dan
Merdeka Belajar yang menekankan Penguatan Pendidikan Karakter (PPK), implementasinya sering
kali mengalami distorsi karena kurangnya pemahaman mendalam tentang relasi antara pendidikan,
budaya, dan identitas (Kemdikbud, 2022; Zubaedi, 2008, 2013).

Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk mengembangkan kerangka teoretis yang kokoh
tentang pendidikan karakter berbasis budaya, dengan fokus pada konteks Indonesia sebagai negara
multikultural yang menghadapi tekanan globalisasi dan disrupsi digital. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dan kritis untuk menjawab tiga pertanyaan utama: (1) Bagaimana relasi hakiki
antara pendidikan dan budaya dalam pembentukan karakter? (2) Apa tantangan dalam konstruksi
budaya nasional sebagai dasar pendidikan karakter di Indonesia? (3) Bagaimana pendidikan karakter
dapat tetap relevan di tengah arus budaya digital dan global?

2 METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan studi literatur kritis (¢crétical literature review) sebagai
metode utama untuk mengembangkan kerangka teoretis yang kokoh dalam memahami pendidikan
karakter berbasis budaya di Indonesia. Metode ini dipilih karena topik penelitian bersifat
konseptual, filosofis, dan memerlukan analisis mendalam terhadap relasi antar-ide, nilai, dan
konteks sosial-budaya, bukan hanya deskripsi empiris. Proses penelitian dimulai dengan perumusan
pertanyaan penelitian yang eksploratif dan fokus, yaitu: (1) Bagaimana relasi hakiki antara
pendidikan dan budaya dalam pembentukan karakter? (2) Apa tantangan dalam konstruksi budaya
nasional sebagai dasar pendidikan karakter di Indonesia? (3) Bagaimana pendidikan karakter dapat
tetap relevan di tengah arus budaya digital dan global? Pertanyaan-pertanyaan ini menjadi panduan
utama dalam seluruh proses pencarian, seleksi, dan analisis literatur, sekaligus menentukan
kedalaman dan arah argumen yang ingin dibangun. Dalam kerangka oleh Booth, Sutton, dan
Papaioannou (2016), tujuan dari literature review bukan hanya melaporkan apa yang telah dikatakan
oleh penulis lain, tetapi membangun argumen akademik yang orisinal dan kritis.

Untuk memastikan kualitas dan relevansi sumber, ditetapkan kriteria inklusi dan eksklusi
secara eksplisit. Sumber yang dimasukkan terbatas pada jurnal ilmiah bereputasi, buku akademik,
dokumen kebijakan resmi, dan karya filosofis yang relevan dengan pendidikan karakter, budaya,
identitas nasional, dan transformasi digital. Rentang waktu publikasi untuk jurnal ilmiah dibatasi
pada dekade terakhir (2014-2024), kecuali untuk karya klasik yang memiliki kontribusi teoretis
mendasar seperti karya Geertz (2018), Freire (1970), dan Koentjaraningrat (1985). Sumber dalam

Journal of Cultural and Education Issue 16



Journal of Cultural and Education
2025. Vol. 1, No. 2
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index

bahasa Indonesia dan Inggris dimasukkan untuk memastikan representasi lokal dan global. Kriteria
ini dirancang agar proses seleksi tidak bersifat subjektif, melainkan transparan dan dapat direplikasi,
sesuai prinsip metodologis yang ditekankan Hart (Hart, 2013).

Strategi pencarian literatur dilakukan secara sistematis melalui berbagai database akademik
terpercaya, baik internasional maupun nasional. Database internasional yang digunakan meliputi
Scopus, Web of Science, ERIC, ProQuest, ScienceDirect, SpringerLink, dan JSTOR, sementara
database nasional mencakup Garuda, Moraref, dan DOAJ Indonesia. Google Scholar juga
digunakan sebagai pelengkap, dengan filter berdasarkan keterlibatan sitasi dan reputasi sumber.
Kata kunci pencarian dirancang secara kombinatorial menggunakan operator Boolean, seperti
("character education" OR "pendidikan karakter") AND ("culture" OR "budaya") AND
("Indonesia" OR "local wisdom") AND ("digital culture" OR "technology in education").
Pencarian dilakukan secara iteratif, dengan penyesuaian kata kunci berdasarkan hasil awal, untuk
memastikan komprehensivitas dan kedalaman cakupan literatur.

Setelah pengumpulan awal, dilakukan proses penyaringan dua tahap: screening judul dan
abstrak, diikuti oleh fu//-text review. Pada tahap ini, sumber yang tidak relevan atau tidak memenuhi
kriteria eksklusi dieliminasi. Selanjutnya, setiap sumber yang lolos seleksi dievaluasi secara kritis
berdasarkan kredibilitas penulis, reputasi penerbit, kedalaman argumen, dan relevansinya terhadap
pertanyaan penelitian. Evaluasi ini tidak bersifat mekanis, tetapi reflektif, dengan
mempertimbangkan asumsi teoretis, bias ideologis, dan konteks sosial-budaya yang
melatarbelakangi setiap karya. Proses ini menegaskan bahwa penelitian pustaka yang berkualitas
bukan sekadar kumpulan kutipan, melainkan bentuk critical appraisal yang mendalam.

Data dari literatur yang telah terpilih kemudian diekstraksi ke dalam format sistematis yang
mencakup informasi tentang penulis, tahun, judul, tujuan penelitian, metodologi, temuan utama,
dan relevansinya terhadap topik. Selanjutnya, dilakukan sintesis tematik (thematic synthesis) untuk
mengidentifikasi pola, konvergensi, dan ketegangan dalam literatur. Proses ini mengikuti tiga tahap
menurut Thomas dan Harden (2008): (1) koding awal terhadap teks secara /Zne-by-line untuk
menangkap konsep kunci; (2) pengelompokan kode menjadi tema deskriptif yang menggambarkan
isu-isu utama dalam literatur; dan (3) pengembangan tema analitis yang melampaui temuan primer,
dengan membangun interpretasi baru berdasarkan dialog antar-sumber. Tema-tema seperti
“hegemoni budaya”, “tong sampah kebudayaan”, dan “literasi digital” muncul dari proses ini
sebagai hasil dari analisis yang mendalam, bukan hanya dari kutipan yang dikumpulkan.

Analisis tidak berhenti pada sintesis, tetapi melanjutkan pada pembangunan argumen kritis.
Peneliti secara aktif mengkritik asumsi implisit dalam literatur, seperti asumsi bahwa budaya Jawa
secara otomatis mewakili budaya nasional, atau bahwa pendidikan karakter harus mengikuti model
universalis Barat. Selain itu, dilakukan pemetaan konflik perspektif antara pendekatan inklusif dan
elit dalam konstruksi budaya nasional, serta antara nilai lokal dan tuntutan globalisasi. Melalui
proses ini, peneliti tidak hanya merangkum literatur, tetapi juga mengembangkan posisi akademik
yang orisinal, sebagaimana ditegaskan oleh Booth et al. (2016) bahwa @ good literature review is an act
of scholarship. Dalam konteks ini, penelitian mengusulkan Model Pendidikan Karakter Berbasis
Budaya (MPKBB) sebagai kontribusi teoretis yang dihasilkan dari sintesis kritis terhadap literatur.

Untuk memenuhi standar keabsahan dan transparansi dalam penelitian ilmiah, seluruh proses
metodologis didokumentasikan secara rinci. Ini mencakup jumlah sumber awal, jumlah yang
diterima atau ditolak, alasan pengecualian, serta jejak audit (audit trail) dari seluruh proses analisis.
Peneliti juga berusaha menghindari confirmation bias dengan secara sengaja memasukkan sumber
yang menyajikan pandangan berbeda atau kontra-argumen. Meskipun penelitian ini tidak

Journal of Cultural and Education Issue 17



Journal of Cultural and Education
2025. Vol. 1, No. 2
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index

menggunakan diagram PRISMA yang umum dalam systematic review, transparansi proses tetap
dijamin melalui narasi metodologis yang jelas dan rinci, sebagaimana disarankan oleh Snyder (2019).
Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya memenuhi kriteria akademik, tetapi juga dapat menjadi
referensi bagi peneliti lain yang ingin melakukan studi serupa dalam konteks pendidikan berbasis
budaya di negara multikultural.

3 HASIL DAN DISKUSI

3.1 Pendidikan sebagai Ekspresi Budaya: Relasi Hakiki dan Filosofis

Pendidikan tidak pernah hadir dalam ruang hampa nilai. Ia lahir dari, bergerak dalam, dan
menghasilkan budaya. Seperti dinyatakan oleh Freire (1970) pendidikan adalah tindakan kultural
yang tidak netral. Setiap kurikulum, metode pengajaran, dan interaksi di kelas mencerminkan
pilihan nilai yang diambil oleh masyarakat. Dalam konteks ini, pendidikan merupakan bentuk
konkret dari ekspresi budaya (Nasution, 2017).

Budaya, menurut Koentjaraningrat (1985), adalah keseluruhan sistem gagasan, tindakan, dan
hasil karya manusia dalam kehidupan bermasyarakat yang diwariskan dari generasi ke generasi.
Dalam definisi ini, pendidikan bukan hanya bagian dari budaya, tetapi juga mekanisme utama
pewarisan budaya. Tanpa pendidikan, budaya tidak dapat dipertahankan secara sistematis dan
berisiko mengalami degradasi atau bahkan kepunahan.

Dalam perspektif antropologi pendidikan, Little menyatakan bahwa “education is culture in
action”. Artinya, setiap praktik pendidikan—dari cara guru menyapa siswa hingga struktur kelas—
adalah cerminan dari nilai-nilai budaya yang dianut (Little, 2021). Di Jepang, misalnya, pendidikan
meneckankan disiplin, kerja keras, dan rasa malu sosial (shame culture), yang merupakan ciri khas
budaya Jepang (White, 2018). Di Afrika Barat, pendidikan tradisional sering kali dilakukan melalui
cerita rakyat, ritual, dan partisipasi komunitas—bentuk yang sangat berbeda dari model sekolah
Barat (Adebanwi, 2019; Little, 2021). Hal ini menunjukkan bahwa bentuk dan isi pendidikan selalu
dibentuk oleh konteks budaya lokal, bukan bersifat universal atau netral.

Di Indonesia, konsep pendidikan Ki Hajar Dewantara menjadi contoh paling jelas tentang
pendidikan yang berakar pada budaya lokal. Tiga prinsip utamanya—ing ngarso sung tulodo (di
depan memberi teladan), ing madyo mangun karso (di tengah membangun kemauan), dan tut wuri
handayani (dari belakang memberi dorongan)—bukan sekadar pedagogi, melainkan manifestasi
nilai-nilai budaya Jawa tentang keseimbangan, kebijaksanaan, dan penghormatan terhadap hierarki
sosial (Haryatmoko, 2020; Sumardjo, 2014).

Namun, yang perlu dicatat adalah bahwa budaya Jawa sendiri bukanlah satu-satunya budaya
Indonesia. Dengan lebih dari 1.300 suku bangsa dan 700 bahasa daerah, Indonesia adalah
laboratorium kebudayaan yang kompleks (Statistik, 2020). Dalam konteks multikultural seperti ini,
muncul pertanyaan kritis: apakah pendidikan karakter nasional harus berbasis pada budaya Jawa,
atau harus inklusif terhadap seluruh keberagaman budaya?

Pendidikan, dalam esensinya, bukan sekadar proses transfer pengetahuan, melainkan tindakan
kultural yang sarat nilai (Freire, 1970). Ia merupakan mekanisme utama dalam pewarisan,
reproduksi, dan transformasi budaya (Koentjaraningrat, 1985; Nasution, 2017). Dalam konteks
Indonesia yang multikultural, pendidikan tidak dapat dilepaskan dari keragaman budaya lokal yang
menjadi akar identitas masyarakat. Namun, tantangan utamanya tetrletak pada bagaimana
pendidikan nasional merespons pluralitas budaya tanpa jatuh ke dalam dominasi satu kelompok
atau pengaburan identitas lokal.

Pendekatan pendidikan yang monokultural—misalnya yang hanya berlandaskan pada nilai-

Journal of Cultural and Education Issue 18



Journal of Cultural and Education
2025. Vol. 1, No. 2
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index

nilai budaya Jawa melalui konsep Ki Hajar Dewantara—meskipun bernilai luhur dan kontekstual,
berpotensi mengabaikan kekayaan nilai dari 1.300 lebih suku bangsa di Indonesia (BPS, 2020).
Kearifan lokal seperti kelestarian alam dalam budaya Dayak, sistem kekerabatan matrilineal
Minangkabau, atau konsep Tri Hita Karana dalam budaya Bali menunjukkan bahwa keberagaman
budaya menyimpan banyak prinsip edukatif yang relevan bagi pembentukan karakter nasional
(Aminuddin, 2018; Fajarini, 2014). Mengabaikan nilai-nilai ini berarti kehilangan potensi besar
dalam membangun pendidikan yang berakar pada realitas sosial-budaya bangsa.

Oleh karena itu, pendidikan karakter nasional tidak seharusnya dibangun di atas satu fondasi
budaya dominan, melainkan harus menjadi ruang dialog antarbudaya yang inklusif. Sebagaimana
diusulkan oleh Banks (2015) dalam kerangka pendidikan multikultural, sistem pendidikan harus
mengakui, menghargai, dan mengintegrasikan keragaman budaya sebagai sumber kekayaan
intelektual dan moral (Banks, 2015). Pendidikan multikultural bukan sekadar menambahkan topik
budaya lokal ke kurikulum, tetapi mengubah paradigma pendidikan dari monolog menjadi dialog
(Banks, 2015).

Namun, tantangan tidak berhenti pada pluralitas lokal. Dalam era globalisasi, budaya tidak lagi
statis atau terbatas pada batas geografis. Menurut Appadurai (1996), arus global—melalui media,
teknologi, dan migrasi—menciptakan budaya hibrid yang dinamis dan transnasional. Budaya digital,
budaya populer, dan budaya konsumsi menjadi bagian tak terpisahkan dari kehidupan siswa masa
kini. Dalam konteks ini, pendidikan tidak bisa hanya menjadi agen pelestarian tradisi, tetapi juga
harus menjadi agen adaptasi dan rekonstruksi budaya (Giroux, 2010).

Pertanyaan krusial yang perlu dijawab oleh kebijakan pendidikan nasional adalah: Apakah
budaya nasional harus didefinisikan secara tunggal dan statis, atau dilihat sebagai proses dinamis
yang terus dibentuk melalui dialog antarbudaya dan respons terhadap perubahan global? Jika
memilih definisi tunggal, ada risiko reduksi budaya dan eksklusi terhadap kelompok minoritas
(Geertz, 1973). Pendekatan semacam ini dapat menghasilkan identitas nasional yang artifisial dan
tidak inklusif. Sebaliknya, jika memilih pendekatan hibrid dan inklusif, pendidikan harus dirancang
sebagai arena demokratis di mana nilai-nilai lokal, nasional, dan global dapat saling berdialog, saling
mengkritik, dan saling melengkapi.

Dengan demikian, pendidikan di Indonesia seharusnya tidak hanya mewariskan budaya, tetapi
juga merekonstruksinya. Ia harus menjadi ruang di mana siswa tidak hanya belajar dari budaya,
tetapi juga belajar tentang dan melawan budaya—mengevaluasi nilai yang diskriminatif,
memperkuat nilai yang inklusif, dan menciptakan nilai baru yang sesuai dengan zaman. Dalam
pandangan Giroux (2016), pendidikan yang kritis adalah pendidikan yang memungkinkan siswa
menjadi subjek aktif dalam proses kultural, bukan sekadar penerima pasif dari tradisi.

Pendidikan adalah ekspresi budaya dalam aksi (Little, 2021). Di Indonesia, ia harus berdiri di
atas fondasi yang menghormati pluralitas budaya lokal, merespons dinamika global, dan membuka
ruang untuk rekonstruksi identitas nasional yang inklusif. Pendidikan nasional yang ideal bukanlah
pendidikan yang memaksakan satu narasi budaya, melainkan yang memfasilitasi dialog, kritis
terthadap dominasi, dan adaptif terhadap perubahan. Hanya melalui pendekatan semacam ini,
pendidikan dapat benar-benar menjadi kekuatan transformatif dalam membangun bangsa yang
berkepribadian, berkeadilan, dan berkelanjutan.

3.2 Tantangan Konstruksi Budaya Nasional dalam Pendidikan Karakter
Salah satu tantangan terbesar dalam pendidikan karakter di Indonesia adalah ketidakjelasan
definisi budaya nasional. Seperti diungkapkan dalam teks sumber, terdapat dua perspektif utama

Journal of Cultural and Education Issue 19



Journal of Cultural and Education
2025. Vol. 1, No. 2
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index

dalam memahami budaya Indonesia: perspektif mozaik (pluralis) dan perspektif puncak (elitis).
Namun, dalam perkembangannya, muncul pula perspektif ketiga yang sering kali terabaikan dalam
kebijakan, yaitu perspektif hibrid atau dinamis, yang melihat budaya nasional sebagai proses
konstruksi sosial yang terus berubah melalui interaksi antarbudaya dan respons terhadap globalisasi.
a) Perspektif Mozaik (Pluralis): Budaya Nasional sebagai Akumulasi Budaya Lokal

Perspektif ini memandang budaya nasional sebagai akumulasi dari seluruh budaya lokal yang
hidup di seluruh wilayah Indonesia. Dalam pandangan ini, tidak ada satu budaya yang dominan;
semua suku, bahasa, dan tradisi memiliki tempat yang setara dalam identitas kebangsaan.
Pendekatan ini sejalan dengan prinsip "Bhinneka Tunggal Tka"—Dberbeda-beda tetapi tetap satu—
yang menjadi dasar filosofis bangsa Indonesia (Anderson, 2009).

Dalam konteks pendidikan karakter, perspektif mozaik menuntut desentralisasi kurikulum dan
pengakuan terhadap kearifan lokal di setiap daerah. Misalnya, nilai sasi dari Papua (larangan
mengeksploitasi alam secara berlebihan), pantang larangan dalam masyarakat Dayak Kalimantan,
atau musyawarah mufakat dalam tradisi Jawa, semuanya dapat diintegrasikan sebagai komponen
pembentuk karakter nasional (Aminuddin, 2018; Fajarini, 2014).

Namun, tantangan utama dari perspektif ini adalah kesulitan operasionalisasi dalam kebijakan
nasional. Bagaimana mungkin menyusun satu kurikulum nasional yang adil dan inklusif jika harus
mencakup 1.300 lebih suku bangsa? Risikonya adalah fragmentasi identitas nasional atau
munculnya apa yang disebut "tong sampah budaya"—sebuah istilah kritis yang merujuk pada
akumulasi budaya tanpa selekst kritis, sehingga kehilangan arah dan makna (Geertz, 1973). Tanpa
kerangka pedagogis yang kuat, pendidikan berbasis mozaik dapat menjadi simbolik tanpa substansi.
b) Perspektif Puncak (Elitis): Budaya Nasional sebagai Unsur Terbaik dari Budaya Lokal

Perspektif ini melihat budaya nasional sebagai puncak-puncak budaya daerah yang dianggap
bernilai luhur dan universal, lalu diangkat sebagai simbol kebangsaan. Dalam pandangan ini, tidak
semua budaya lokal diperlakukan setara; hanya yang dianggap "relevan" atau "mulia" yang
dimasukkan ke dalam narasi nasional. Contohnya adalah penggunaan bahasa Indonesia (yang
berakar dari bahasa Melayu), pakaian adat Jawa dalam upacara resmi, atau nilai-nilai Kejawen dalam
konsep pendidikan nasional melalui Ki Hajar Dewantara.

Pendekatan ini memiliki keunggulan dalam pembentukan identitas nasional yang koheren.
Seperti dinyatakan oleh Koentjaraningrat (1985), budaya nasional tidak bisa muncul begitu saja dari
akumulasi, tetapi perlu proses seleksi kultural—memilih nilai-nilai yang dapat menyatukan dan
mengangkat martabat bangsa. Dalam konteks pendidikan, hal ini memungkinkan penyusunan
kurikulum karakter yang terstruktur dan mudah diimplementasikan secara nasional.

Namun, perspektif puncak juga membawa risiko hegemoni budaya. Sebagaimana dikritik oleh
Geertz (1973), model ini sering kali menghegemonikan budaya Jawa dan elite nasional, sementara
budaya-budaya perifer seperti Batak, Nias, atau Papua kurang diakui sebagai bagian dari "nilai
terbaik". Hal ini menciptakan stratifikasi budaya, di mana budaya tertentu dianggap lebih "beradab"
daripada yang lain. Dalam pendidikan, ini berarti bahwa siswa dari suku minoritas mungkin merasa
budayanya tidak dihargai atau bahkan dianggap inferior (Nasution, 2017).

c) Implikasi terhadap Pendidikan Karakter: Antara Inklusi dan Identitas

Kedua perspektif tersebut memiliki implikasi langsung terhadap desain dan implementasi
pendidikan karakter di Indonesia. Pendidikan karakter yang efektif harus menjawab dua pertanyaan
kunci: Siapa yang menentukan nilai-nilai "baik" dalam masyarakat? Siapa yang diuntungkan dan
siapa yang terpinggirkan oleh definisi tersebut?

Journal of Cultural and Education Issue 20



Journal of Cultural and Education
2025. Vol. 1, No. 2
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index

Jika pendidikan karakter mengadopsi perspektif puncak, maka ia berisiko menjadi alat
reproduksi dominasi budaya oleh kelompok elite. Sebaliknya, jika mengadopsi perspektif mozaik
secara mentah, maka ia berisiko kehilangan fokus dan tidak mampu membentuk kesadaran
kebangsaan yang kuat (Banks, 2015).

Oleh karena itu, diperlukan pendekatan ketiga yang lebih dinamis dan kritis: perspektif
rekonstruksi budaya (Giroux, 2016). Dalam pandangan ini, budaya nasional bukan sesuatu yang
sudah jadi (given), melainkan dikonstruksi secara demokratis melalui dialog antarbudaya. Pendidikan
karakter harus menjadi ruang diskursif di mana siswa dari berbagai latar belakang budaya diajak
untuk: menggali nilai luhur dalam budayanya sendiri, mengevaluasi nilai tersebut secara kritis
(apakah diskriminatif, eksklusif, atau tidak relevan?), berdialog dengan budaya lain, dan bersama-
sama merumuskan nilai-nilai bersama yang inklusif dan adaptif.

Model semacam ini selaras dengan konsep pendidikan multikultural kritis (Banks, 2015), yang
tidak hanya menghargai keragaman, tetapi juga mengajak peserta didik untuk mengubah struktur
sosial yang tidak adil. Dalam konteks Indonesia, pendidikan karakter tidak boleh hanya
mengajarkan "cinta tanah air" secara abstrak, tetapi juga mengkritik praktik diskriminasi terhadap
budaya lokal, seperti marginalisasi bahasa daerah atau pengabaian adat istiadat dalam kebijakan
pembangunan.

Dengan demikian, konstruksi budaya nasional dalam pendidikan karakter bukan sekadar
persoalan teknis kurikulum, melainkan soal politik identitas dan kekuasaan budaya. Perspektif
mozaik menawarkan inklusi tetapi berisiko mengaburkan identitas nasional, sementara perspektif
puncak menawarkan koherensi tetapi berpotensi eksklusif. Solusi terbaik terletak pada pendekatan
dialektis dan partisipatif, di mana pendidikan karakter dirancang sebagai proses rekonstruksi budaya
kolektif yang demokratis, kritis, dan berkelanjutan.

3.2.1 Kritik Kritis dan “Tong Sampah Kebudayaan” dalam Pendidikan Karakter

Meskipun perspektif mozaik menawarkan pendekatan yang inklusif dan demokratis terhadap
keragaman budaya, ia tidak terlepas dari kritik tajam, terutama terkait kurangnya seleksi kultural
yang kritis. Tanpa filter nilai yang jelas, pengakuan terhadap semua ekspresi budaya lokal dapat
berubah menjadi apa yang secara metaforis disebut sebagai “tong sampah kebudayaan”—sebuah
kondisi di mana semua tradisi, tanpa memandang substansi moralnya, diangkat sebagai bagian dari
identitas nasional hanya karena alasan kultural (Geertz, 1980; Tambar, 2014).

Istilah ini menggambarkan akumulasi budaya yang asistematis dan tidak terfilter, di mana nilai-
nilai lokal diterima begitu saja tanpa evaluasi terhadap relevansinya dalam konteks pendidikan
karakter modern. Dalam pendidikan, hal ini berpotensi melestarikan praktik yang bertentangan
dengan prinsip kemanusiaan, keadilan, dan hak asasi, hanya karena mereka dianggap “tradisional”.

Sebagai contoh konkret, di beberapa daerah di Jawa Tengah dan Yogyakarta, terdapat tradisi
yang dikenal sebagai mageret sangu—praktik mengambil hasil bumi (seperti padi, sayuran, atau
buah) dari sawah atau kebun orang lain sebagai bagian dari ritual petik laut atau sedekah bumi
(Wibowo & Gunawan, 2015). Meskipun dimaknai sebagai bentuk solidaritas komunal atau berkah
alam, secara hukum dan etis, praktik ini bertentangan dengan nilai kejujuran, rasa hormat terhadap
hak milik, dan tanggung jawab pribadi—nilai-nilai inti dalam pendidikan karakter yang diamanatkan
oleh Kurikulum Merdeka (Kemendikbud, 2022).

Jika pendidikan karakter secara membabi buta mengakomodasi semua tradisi lokal seperti ini,
maka ia bukan lagi menjadi alat transformasi moral, melainkan alat reproduksi norma-norma yang
potensial merusak. Dalam kasus lain, tradisi perkawinan dini atau pembatasan hak perempuan

Journal of Cultural and Education Issue 21



Journal of Cultural and Education
2025. Vol. 1, No. 2
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index

dalam pewarisan adat di sejumlah masyarakat adat, meskipun berakar kuat dalam budaya lokal, jelas
bertentangan dengan prinsip kesetaraan gender dan perlindungan anak yang dijamin oleh konstitusi
dan konvensi internasional (Unicef, 2021).

Di sinilah peran penting pendidikan multikultural kritis dibutuhkan—bukan sekadar
multikulturalisme yang bersifat deskriptif atau simbolik, seperti pameran tarian daerah atau
penggunaan bahasa lokal tanpa konteks mendalam. Sebagaimana ditegaskan oleh Gao & Gao
(2023), “Pendidikan multibahasa yang tidak disertai keterlibatan kritis berisiko mengubah
keragaman bahasa dan identitas menjadi sekadar tontonan budaya, tanpa memperjuangkan keadilan
struktural bagi kelompok linguistik minoritas.” Oleh karena itu, interkulturalitas dalam pendidikan
harus melampaui toleransi simbolik dan membuka ruang bagi pengakuan yang tulus, partisipasi
setara, serta pemberdayaan identitas yang selama ini terpinggirkan. Artinya, penghargaan terhadap
budaya lokal tidak boleh menggantikan tugas pendidikan untuk membentuk kesadaran kritis dan
moralitas universal. Tidak semua yang diklaim sebagai “budaya” otomatis bernilai edukatif;
sebaliknya, setiap praktik budaya perlu dibaca, dikritisi, dan ditransformasi melalui lensa nilai-nilai
kemanusiaan, keadilan, dan hak asasi manusia.

Oleh karena itu, seleksi budaya berbasis nilai (value-based cultural selection) menjadi prasyarat
penting dalam merancang pendidikan karakter yang berbasis lokal. Proses ini tidak berarti menolak
budaya, tetapi melakukan kurasi kultural yang membedakan antara:

a) Budaya sebagai identitas (yang perlu dihargai),
b) Budaya sebagai praktik (yang perlu dievaluasi),
¢) Dan budaya sebagai nilai (yang perlu diadopsi atau ditransformasi).

Sebagaimana diusulkan oleh Banks (2015), pendidikan multikultural yang kritis harus
mendorong siswa untuk menggali, menilai, dan merekonstruksi budaya mereka sendiri, bukan
hanya menerima atau memamerkannya. Dalam konteks Indonesia, ini berarti bahwa guru dan
pengembang kurikulum tidak boleh hanya mengajarkan “kearifan lokal” secara utuh, tetapi juga
membimbing siswa untuk bertanya: nilai apa yang diwariskan oleh tradisi ini? Apakah ia
memperkuat keadilan, atau justru memperdalam ketidaksetaraan?

Dengan demikian, menghindari “tong sampah kebudayaan” bukan berarti mengorbankan
inklusi, melainkan meningkatkan kedalaman kritis dalam pendidikan karakter. Pendidikan yang
sejati tidak hanya menghormati budaya, tetapi juga membekali siswa dengan kemampuan untuk
mengubah budaya yang tidak adil. Dalam kata-kata Giroux (20106), guru bukan hanya teknisi
kurikulum, melainkan intelektual kritis yang membantu siswa menjadi agen perubahan budaya.

Untuk mencegah risiko “tong sampah kebudayaan”, kebijakan pendidikan karakter perlu:

a) Mengembangkan kerangka pedagogis seleksi budaya yang jelas, berbasis pada nilai-nilai
Pancasila, HAM, dan tujuan pendidikan nasional.

b) Melibatkan komunitas lokal, ahli budaya, dan pakar pendidikan dalam proses kurasi nilai budaya
yang akan diintegrasikan ke dalam kurikulum.

¢) Mengintroduksi pendekatan kritis dalam pembelajaran kebudayaan, di mana siswa diajak bukan
hanya memahami, tetapi juga menilai dan merekonstruksi tradisi.

d) Menghindari pendekatan tokenistik, seperti sekadar memasukkan tarian daerah atau pakaian
adat tanpa konteks nilai yang mendalam..

3.2.2 Ketimpangan dalam Seleksi Budaya Nasional: Hegemoni Budaya dan Diskriminasi
Struktural

Perspektif puncak dalam konstruksi budaya nasional—yang memilih nilai-nilai tertentu dari

budaya lokal sebagai simbol kebangsaan karena dianggap “adiluhung” atau luhur—memang

Journal of Cultural and Education Issue 22



Journal of Cultural and Education
2025. Vol. 1, No. 2
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index

menawarkan koherensi identitas dan kemudahan dalam implementasi kebijakan pendidikan.
Namun, dalam praktiknya, pendekatan ini sering kali tidak netral secara kultural, dan justru
menciptakan ketimpangan struktural dalam pendidikan karakter. Seperti diungkapkan oleh
Subandyo (2020), ketika nilai-nilai dari satu kelompok budaya diangkat sebagai standar nasional,
sementara budaya lain diperlakukan sebagai “variasi lokal”, maka terjadilah bentuk kekerasan

budaya (cultural violence) yang halus namun sistematis.

a) Dominasi Nilai- Nilai Jawa dalam Kebijakan Pendidian

Dalam konteks Indonesia, budaya Jawa—sebagai budaya mayoritas dan historis dari elite
politik-birokrasi—telah lama memainkan peran dominan dalam membentuk narasi kebangsaan dan
kebijakan pendidikan (Anderson, 2009; Heryanto, 2014). Nilai-nilai seperti alus (halus dalam tutur
dan perilaku), nrimo (menerima takdir dengan lapang dada), tata krama (kesantunan dalam hierarki
sosial), dan tepo seliro (toleransi dan empati) sering kali dijadikan tolok ukur utama dalam penilaian
sikap dan perilaku siswa dalam pendidikan karakter (Haryatmoko, 2020; Sumardjo, 2014).

Namun, nilai-nilai ini tidak bersifat universal dalam konteks sosial-budaya Indonesia. Bagi
masyarakat di Papua, Nusa Tenggara Timur (NTT), Maluku, atau Kalimantan Timur, ekspresi
karakter yang terbuka, langsung, dan berani menyuarakan pendapat justru dihargai sebagai bentuk
kejujuran, keberanian, dan kepemimpinan. Dalam budaya Papua, misalnya, komunikasi yang
eksplisit dan partisipatif dalam musyawarah adat dianggap sebagai tanda kematangan sosial
(Mansoben, 2017). Di masyarakat Timor (NTT), kejujuran sering diekspresikan secara frontal,
tanpa penyamaran, sebagai bentuk integritas moral (Keraf, 2018).

Ketika sistem pendidikan nasional-—melalui kurikulum, penilaian sikap, atau budaya sekolah—
menganggap sikap diam, hormat berlebihan pada guru, dan penekanan pada keseragaman perilaku
sebagai indikator “karakter baik”, maka siswa dari latar belakang budaya non-Jawa sering kali
dilabeli sebagai “kurang sopan”, “kurang disiplin”, atau “kurang karakter”, padahal mereka hanya
mengekspresikan nilai budaya mereka sendiri. Ini bukan sekadar perbedaan gaya komunikasi,
melainkan konflik nilai yang berakar pada dominasi budaya.

b)  Cultural Violence dan Hegemoni Simbolik

Fenomena ini dapat dianalisis melalui konsep cultural violence yang dikemukakan oleh Johan
Galtung (1990). Galtung membedakan tiga bentuk kekerasan: direct violence (kekerasan fisik),
structural violence (ketidakadilan sistemik), dan cultural violence—yakni aspek budaya (agama,
ideologi, bahasa, seni, sains) yang digunakan untuk membenarkan atau menyamarkan kekerasan
langsung dan struktural. Dalam konteks pendidikan, penetapan budaya Jawa sebagai norma
karakter nasional merupakan bentuk cultural violence karena: mendehumanisasi budaya lain dengan
menyiratkan bahwa cara mereka bersikap “kurang baik”, menormalkan satu cara berperilaku
sebagal satu-satunya yang benar, dan mengaburkan ketimpangan kekuasaan di balik konstruksi
budaya nasional.

Lebih lanjut, Subandyo (2020) menyebut fenomena ini sebagai hegemoni simbolik, merujuk
pada teori Antonio Gramsci tentang bagaimana kelompok dominan mempertahankan
kekuasaannya bukan melalui paksaan, tetapi melalui konstruksi norma, nilai, dan kebenaran yang
dianggap “alami” oleh masyarakat. Dalam hal ini, nilai-nilai Jawa tidak dipaksakan secara terbuka,
tetapi dilegitimasi melalui lembaga pendidikan, media, dan simbol negara, sehingga dianggap
sebagai “Indonesia” yang sejati.

Akibatnya, terjadi diskriminasi struktural terhadap siswa dari budaya perifer. Mereka dipaksa

Journal of Cultural and Education Issue 23



Journal of Cultural and Education
2025. Vol. 1, No. 2
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index

untuk menyesuaikan diri (assimilate) dengan norma budaya mayoritas agar dianggap “berkarakter”,
yang pada gilirannya dapat menyebabkan: alienasi budaya (perasaan terputus dari akar identitas),
Penurunan harga diri (self-esteem), dan penurunan partisipasi aktif dalam proses belajar (Suwardi,
2010).

Potensi diskriminasi budaya tentunya membawa implikasi terhadap keadilan pendidikan.
Ketimpangan dalam seleksi budaya nasional ini menunjukkan bahwa pendidikan karakter tidak
netral secara ideologis. Ia menjadi alat reproduksi hierarki budaya, di mana: budaya mayoritas
(misalnya, Jawa, Batak, Sunda) dianggap sebagai pusat, budaya minoritas dianggap sebagai
pinggiran, dan budaya nasional dibangun bukan dari dialog, tetapi dari imposisi nilai.

Hal ini bertentangan dengan prinsip keadilan pendidikan (educational justice) yang menuntut
bahwa sistem pendidikan harus menghargai latar belakang budaya peserta didik dan memberi ruang
bagi mereka untuk berkembang tanpa harus mengorbankan identitasnya (Banks, 2015; Biesta,
2012).

¢)  Menuju Pendidikan Karakter yang Inklusif dan Demokratis

Untuk mengatasi ketimpangan dalam konstruksi budaya nasional dalam pendidikan karakter,
diperlukan pendekatan yang berpihak pada keadilan budaya dan partisipasi demokratis. Pertama,
desentralisasi nilai karakter perlu diterapkan dengan memberi otonomi kepada daerah untuk
mengembangkan indikator karakter berbasis kearifan lokal, asalkan tetap selaras dengan nilai-nilai
Pancasila sebagai dasar negara (Subandyo, 2020). Kedua, pendidikan harus dirancang secara
antarbudaya (intercultural education), yang tidak sekadar mengenalkan keberagaman budaya, tetapi
membangun kesetaraan epistemik—pengakuan bahwa setiap budaya memiliki kontribusi yang
setara dalam membentuk identitas dan moralitas nasional (Banks, 2015). Ketiga, pelatihan guru
dalam kesadaran budaya (c#/tural awareness) menjadi krusial agar pendidik tidak menilai perilaku siswa
melalui bias budaya mayoritas, melainkan memahami latar belakang sosial-budaya yang membentuk
ekspresi karakter mereka (Wijaya et al., 2024). Terakhir, diperlukan kurikulum reflektif yang
mengajak siswa untuk kritis mempertanyakan: Siapa yang menentukan apa itu “karakter baik’?
Apakah standar ini adil bagi semua? —sebagaimana diusulkan dalam pendekatan pendidikan kritis
yang ditegaskan Giroux (20106) sebagai upaya membentuk subjek yang tidak hanya taat, tetapi juga
mampu menantang struktur ketidakadilan, termasuk hegemoni budaya dalam pendidikan.

Dengan demikian, seleksi budaya nasional dalam pendidikan karakter bukan proses teknis yang
netral, melainkan arena pertarungan makna, kekuasaan, dan identitas. Perspektif puncak yang
mengangkat nilai-nilai Jawa sebagai “adiluhung” berisiko menciptakan hegemoni budaya yang
mengaburkan keragaman dan melanggengkan ketidakadilan struktural. Tanpa kritik terhadap
dominasi simbolik ini, pendidikan karakter justru dapat menjadi alat cultural violence yang
melegitimasi diskriminasi terhadap budaya minoritas. Oleh karena itu, pendidikan karakter harus
dibangun bukan atas dasar hierarki budaya, melainkan kesetaraan dialog antarbudaya.

3.2.3 Membangun Identitas Karakter Nasional yang Inklusif

Untuk mengatasi dilema antara inklusi budaya dan koherensi identitas nasional, diperlukan
pendekatan konstruksi budaya nasional yang reflektif, partisipatif, dan demokratis, bukan yang
ditentukan secara top-down oleh negara atau elite budaya. Sebagaimana ditegaskan oleh UNESCO
(2019), pembentukan warga negara yang inklusif dan damai memerlukan intercultural dialogue for
citizenship education—dialog antarbudaya yang memungkinkan berbagai kelompok untuk saling
mendengar, menghargai, dan bersama-sama merumuskan nilai bersama. Dalam konteks pendidikan

Journal of Cultural and Education Issue 24



Journal of Cultural and Education
2025. Vol. 1, No. 2
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index

karakter, hal ini berarti bahwa identitas nasional tidak boleh dikonstruksi melalui dominasi satu
narasi budaya, tetapi melalui proses dialektis antara lokal, nasional, dan universal. Konstruksi
identitas semacam ini menolak dikotomi antara "lokal vs. nasional" atau "tradisional vs. modern",
dan justru melihat budaya nasional sebagai ruang pertemuan yang hidup (living space), di mana
nilai-nilai lokal tidak dihapus, tetapi diberi tempat untuk berdialog, beradaptasi, dan berkontribusi
secara setara. Dalam pandangan Banks (2015), hanya melalui proses partisipatif semacam ini,
pendidikan karakter dapat menjadi wahana pembentukan critical democratic citizenship, di mana
siswa tidak hanya menerima identitas yang sudah jadi, tetapi dilibatkan dalam proses
menegosiasikan makna menjadi warga negara Indonesia yang berkepribadian dan berkeadilan.

Salah satu strategi paling efektif dalam membangun identitas karakter nasional yang inklusif
adalah mengidentifikasi nilai-nilai lintas budaya (transcultural values)—prinsip moral yang muncul
dalam berbagai bentuk di berbagai suku bangsa, meskipun dengan nama dan ekspresi yang berbeda.
Contohnya, gotong royong, yang sering dianggap sebagai nilai khas Jawa, sebenarnya memiliki
padanan yang kuat dalam berbagai budaya Nusantara: seperti sasi di Maluku (pembatasan
eksploitasi alam untuk kepentingan bersama), mappalili di Sulawesi Selatan (tradisi pengelolaan
sumber daya berbasis komunitas), dan arisan di Jawa Barat (sistem bantuan sosial kolektif) (Mansur,
2020). Nilai-nilai ini mencerminkan kesadaran kolektif, tanggung jawab sosial, dan solidaritas
komunitas—prinsip-prinsip etis yang tidak hanya relevan secara lokal, tetapi juga mendasari
kehidupan berbangsa yang harmonis. Dengan menonjolkan nilai-nilai transkultural semacam ini,
pendidikan karakter dapat menghindari dua jebakan utama: "tong sampah kebudayaan" yang
mengakumulasi semua tradisi tanpa kritik, dan hegemoni budaya yang menjadikan satu kelompok
sebagai standar moral nasional. Sebaliknya, ia membangun identitas kebangsaan yang autentik,
inklusif, dan partisipatif—bukan karena dipaksakan oleh negara, tetapi karena tumbuh dari
kesepakatan moral kolektif yang dibangun melalui dialog antarbudaya. Dalam konteks inilah,
prinsip Bhinneka Tunggal Ika berubah dari sekadar slogan menjadi landasan etis dan pedagogis
yang hidup dalam praktik pendidikan.

3.3 Pendidikan Karakter di Era Digital: Disrupsi dan Transformasi Budaya

Jika tantangan internal dalam pendidikan karakter berasal dari keragaman budaya lokal yang
kompleks dan perlunya menghindari hegemoni budaya dominan, maka tantangan eksternal justru
datang dari laju transformasi budaya global yang dipicu oleh perkembangan teknologi digital.
Seperti dinyatakan dalam teks sumber, budaya digital telah mengubah secara mendasar cara manusia
berpikir, belajar, dan berinteraksi, menciptakan ekosistem nilai baru yang sering kali bertentangan
dengan prinsip-prinsip karakter tradisional seperti kesabaran, kerendahan hati, dan empati.
Fenomena seperti instanitas konten, budaya self-branding, dan algoritma yang mempersempit
wawasan menunjukkan bahwa pendidikan karakter tidak lagi cukup beroperasi dalam ranah
moralitas konvensional, tetapi harus merespons realitas digital yang membentuk identitas dan
subjektivitas peserta didik secara aktif.

Dalam konteks ini, diperlukan pendekatan yang tidak hanya reaktif, tetapi transformatif:
pendidikan karakter digital yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai lokal yang mendalam, seperti
tut wuri handayani dan gotong royong, dengan prinsip global seperti kejujuran di ruang siber dan
tanggung jawab terhadap informasi, sekaligus membekali siswa dengan literasi kritis terhadap
teknologi—meliputi digital mindfulness, critical algorithm literacy, dan etika kecerdasan buatan—
sehingga mereka tumbuh bukan hanya sebagai pengguna teknologi, tetapi sebagai warga digital yang
reflektif, beretika, dan berdaya.

Journal of Cultural and Education Issue 25



Journal of Cultural and Education
2025. Vol. 1, No. 2
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index

3.3.1 Disrupsi Budaya Digital terhadap Pendidikan Karakter

Budaya digital—yang ditopang oleh media sosial, algoritma rekomendasi, dan kecerdasan
buatan (Al)—telah menciptakan ekosistem nilai baru yang secara fundamental mengubah cara
peserta didik memahami diri, berinteraksi, dan membentuk moralitas. Ekosistem ini tidak netral; ia
membawa logika tersendiri yang sering kali bertentangan dengan nilai-nilai tradisional yang menjadi
fondasi pendidikan karakter, seperti kesabaran, kerendahan hati, dan empati. Salah satu gejala paling
kritis adalah kultur instanitas, yang dipertajam oleh platform media sosial seperti TikTok, Instagram
Reels, dan YouTube Shorts, di mana konten berdurasi 15 detik menjadi standar konsumsi
informasi. Dalam konteks ini, nilai ketekunan (perseverance) dan kesabaran (patience)—yang
selama ini diajarkan melalui proses belajar yang mendalam dan reflektif—tergerus oleh norma
“cepat dapat”, “cepat viral”, dan “cepat dikenal” (Turkle, 2015). Anak-anak tidak lagi dibesarkan
dalam budaya membaca panjang atau menunggu hasil dari usaha bertahap, melainkan dalam
lingkungan yang memberi imbalan instan atas performa singkat dan menarik perhatian. Seperti
diingatkan oleh boyd (Turkle, 2015), “attention economy” yang mendominasi platform digital
mengubah motivasi sosial dari menjadi baik menjadi dilihat dan diakui, yang pada gilirannya
mengancam pembentukan karakter yang berbasis pada integritas internal.

Lebih jauh, budaya digital mendorong self-branding sebagai bentuk kapital sosial. Anak-anak
didorong untuk membangun personal brand sejak usia dini: memposting pencapaian,
memperindah citra diri, dan memonetisasi kehadiran online. Dalam proses ini, nilai-nilai seperti
kerendahan hati (bumility), kesederhanaan (simplicity), dan tanggung jawab kolektif terpinggirkan oleh
logika pasar digital yang menuntut diferensiasi, eksposur, dan performa diri yang terus-menerus
(Abidin, 2018, 2021). Identitas tidak lagi dibangun melalui relasi sosial yang mendalam atau
kontribusi terhadap komunitas, tetapi melalui jumlah likes, followers, dan engagement. Di sist lain,
algoritma yang mengatur alur informasi—seperti rekomendasi konten di YouTube, TikTok, atau
Facebook—menciptakan kubu-kubu informasi (filter bubbles) dan zona nyaman kognitif, di mana
pengguna hanya terpapar pandangan yang selaras dengan keyakinan mereka (Pariser, 2011).
Akibatnya, empati terhadap “yang lain” (#he Other)—termasuk kelompok yang berbeda suku, agama,
atau ideologi—semakin berkurang. Sebagaimana ditegaskan oleh boyd (2020), algoritma tidak
dirancang untuk memperluas wawasan, melainkan untuk memaksimalkan keterlibatan
(engagement), yang justru memperdalam polarisasi dan mengikis kapasitas kritis dan emosional
siswa terhadap keragaman.

Dalam konteks ini, pendidikan karakter tidak dapat lagi cukup dengan mengajarkan nilai secara

(P

dekontekstual, seperti menempel poster “jujur”, “disiplin”, atau “santun” di dinding kelas.
Sebagaimana diingatkan oleh Selwyn (2011), “education is no longer just about what is tanght, but how
digital technologies shape the identities, values, and moral reasoning of learners”. Artinya, teknologi bukan
sckadar alat, melainkan agen sosial yang aktif membentuk subjektivitas peserta didik. Oleh karena
itu, pendidikan karakter di era digital harus melampaui pengajaran nilai tradisional dan
mengintegrasikan literasi kritis terhadap teknologi (eritical digital literacy) sebagai komponen inti.
Literasi ini mencakup kemampuan untuk: memahami bagaimana algoritma bekerja, mengenali bias
dalam representasi digital, menilai motivasi di balik konten media sosial, serta merefleksikan
dampak penggunaan teknologi terhadap identitas dan relasi sosial (Friesen & Friesen, 2021). Tanpa
literasi semacam ini, pendidikan karakter berisiko menjadi ritual simbolik yang terputus dari realitas
kehidupan siswa sehari-hari, di mana nilai-nilai sekolah tidak lagi relevan dalam dunia digital yang
mereka huni secara intensif.

3.3.2 Pendidikan Karakter Digital: Integrasi Budaya Lokal dan Global

Journal of Cultural and Education Issue 26



Journal of Cultural and Education
2025. Vol. 1, No. 2
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index

Untuk merespons disrupsi budaya digital terhadap pembentukan karakter, diperlukan konsep
pendidikan karakter digital yang holistik dan multidimensi—tidak hanya mengajarkan etika dalam
penggunaan teknologi, tetapi juga membentuk subjektivitas kritis, reflektif, dan bertanggung jawab
di ruang digital. Pendekatan yang efektif harus mengintegrasikan tiga dimensi utama: lokal, global,
dan teknologis, yang saling melengkapi dalam membentuk warga digital (digital citizen) yang
berintegritas.

Pertama, dimensi lokal menekankan pemanfaatan nilai-nilai budaya yang telah teruji secara
historis dalam membina moralitas kolektif. Salah satu contohnya adalah filosofi "tut wuri
handayani" dari Ki Hajar Dewantara, yang dapat diartikulasikan sebagai pendampingan digital
(digital mentoring) yang tidak mengontrol, melainkan memberi dorongan, kepercayaan, dan ruang
bagi siswa untuk berkembang secara otonom dalam dunia digital (Haryatmoko, 2020). Dalam
praktiknya, ini berarti guru dan orang tua tidak hanya memblokir atau memantau aktivitas online,
tetapi membangun dialog, memberi contoh, dan mengajak refleksi kritis terhadap konten yang
dikonsumsi. Nilai-nilai seperti nasehat bijak, tanggung jawab komunal, dan harmoni sosial yang
hidup dalam banyak tradisi lokal—seperti adat basandi syarak di Minangkabau atau musyawarah
mufakat di Jawa—juga dapat menjadi fondasi untuk membentuk etika digital yang berakar pada
konteks lokal (Haryatmoko, 2020).

Kedna, dimensi global menuntut adopsi nilai-nilai universal yang relevan dalam tatanan digital
transnasional, seperti kejujuran (integrity), tanggung jawab (accountability), dan empati (empathy),
yang diwujudkan dalam praktik seperti etika media sosial, pencegahan penyebaran hoaks
(misinformasi), dan penghormatan terhadap privasi orang lain. UNESCO (2018) menekankan
pentingnya global citizenship education (GCED) yang melampaui batas negara, termasuk dalam
literasi digital, untuk membekali siswa menghadapi tantangan global seperti cyberbullying, hate
speech, dan algorithmic bias. Dalam konteks ini, pendidikan karakter tidak boleh terjebak dalam
narasi nasionalis sempit, tetapi harus membuka wawasan siswa sebagai bagian dari komunitas global
yang saling terhubung dan saling bertanggung jawab. Ketiga, dimensi teknologis menuntut
pengembangan keterampilan kritis yang spesifik terhadap logika teknologi itu sendiri. Sebagaimana
diusulkan oleh Ivaldi et al. (2023), pendidikan karakter digital harus mencakup: digital mindfulness
(kesadaran akan dampak psikologis dan emosional dari penggunaan teknologi), ¢ritical algorithm
literacy (pemahaman tentang bagaimana algoritma membentuk preferensi, opini, dan identitas), serta
ethical Al use (kesadaran akan implikasi moral dari penggunaan kecerdasan buatan, seperti
pelanggaran privasi atau bias algoritmik). Tanpa keterampilan ini, siswa tetap menjadi korban pasif
dari sistem digital, bukan agen yang kritis dan otonom.

Sebagai langkah awal, Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi (2015)
telah meluncurkan program Sekolah Ramah Digital, yang bertujuan mengintegrasikan literasi digital
dengan nilai-nilai Pancasila. Program ini mencakup pelatihan guru, pembuatan konten edukatif,
dan kampanye anti-hoaks (Martoatmodjo et al., 2024). Namun, seperti diungkapkan dalam evaluasi
awal oleh Martoatmodjo et al., (2024), implementasinya masih fragmentaris, teknosentris, dan
belum menyentuh akar filosofis pendidikan karakter. Banyak sekolah hanya fokus pada aspek teknis
seperti cara menggunakan aplikasi atau deteksi hoaks, tanpa menyentuh pertanyaan mendasar:
Bagaimana teknologi membentuk moralitas kita? Siapa yang diuntungkan oleh desain platform
digital? Apa artinya menjadi “baik” di dunia yang algoritmik? Tanpa pendekatan filosofis dan kritis
semacam ini, pendidikan karakter digital berisiko menjadi instrumental-—hanya mengajarkan cara
bertahan, bukan cara bermakna di dunia digital. Oleh karena itu, diperlukan rekonstruksi kurikulum
yang menjadikan pendidikan karakter digital sebagai proses dialektis antara nilai lokal, tanggung

Journal of Cultural and Education Issue 27



Journal of Cultural and Education
2025. Vol. 1, No. 2
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index

jawab global, dan kritis teknologi, sehingga siswa tidak hanya menjadi pengguna teknologi yang
aman, tetapi juga warga digital yang bijaksana, kritis, dan beretika.

3.4 Model Pendidikan Karakter Berbasis Budaya: Menuju Kerangka Teoretis
Berdasarkan analisis di atas, penulis mengusulkan Model Pendidikan Karakter Berbasis Budaya
(MPKBB) yang terdiri atas tiga lapisan:

3.4.1 Lapisan 1: Akar Budaya Lokal (Rootedness in Local Culture)

Pendidikan karakter yang bermakna harus dimulai dari akar budaya lokal, karena nilai-nilai
moral paling kuat ketika tumbuh dari konteks yang dikenal dan dihayati oleh peserta didik. Seperti
ditegaskan oleh Giroux (2016), pendidikan tidak bisa dilepaskan dari cultural embeddedness—
keterlibatan mendalam dalam dunia makna yang dibangun oleh komunitas lokal. Oleh karena itu,
setiap sekolah, terutama di daerah, perlu didorong untuk mengidentifikasi, mengevaluasi, dan
mengintegrasikan nilai-nilai luhur dalam budaya lokal yang tidak hanya relevan secara tradisional,
tetapi juga dapat diterjemahkan ke dalam konteks karakter modern. Pendekatan ini selaras dengan
prinsip pendidikan multikultural kritis (Banks, 2015), yang menolak asimilasi budaya minoritas ke
dalam dominasi nasional, dan justru memposisikan kearifan lokal sebagai sumber legitimasi
pedagogis. Sebagai contoh, dalam budaya Sunda, konsep eling lan waspada—yang secara harfiah
berarti “sadar dan waspada”—bukan sekadar ajaran etika, melainkan filosofi hidup yang
menckankan kesadaran diri (self-awareness), refleksi, dan kewaspadaan terhadap godaan dan
kesalahan (Mulyana, 2018). Nilai ini sangat relevan dalam pendidikan karakter modern, terutama
dalam membentuk siswa yang kritis, introspektif, dan mampu mengelola emosi—Xkarakteristik yang
menjadi dasar emotional intelligence (Goleman, 1995).

Dalam budaya Batak, ajaran dalihan na tolu (tungku tulu api) menjadi fondasi relasi sosial yang
mendalam. Konsep ini menggambarkan tiga pilar hubungan keluarga dan komunitas: boru
(menantu perempuan), dongan saolo-olo (saudara sekandung), dan hula-hula (keluarga istri), yang
saling menghormati dan menjaga keseimbangan sosial (Sitorus, 2020). Dalam konteks pendidikan,
dalihan na tolu dapat diartikulasikan sebagai nilai penghormatan, tanggung jawab kolektif, dan
harmoni sosial, yang sangat penting dalam membangun karakter warga yang peduli, saling
menghargai, dan bertanggung jawab terhadap lingkungan sosialnya. Selain itu, dalam budaya Bugis-
Makassar, nilai siri—yang berarti harga diri atau malu—merupakan prinsip etis yang sangat kuat.
Siri bukan sekadar rasa malu, tetapi dorongan moral untuk tidak melakukan keburukan karena
menghargai diri sendiri dan komunitas (Noor, 2019). Dalam pendidikan karakter, siri dapat
dikembangkan sebagai nilai integritas, keberanian moral, dan penolakan terhadap ketidakadilan,
karena seseorang yang memiliki siri akan menolak korupsi, penindasan, atau tindakan memalukan
meskipun tidak ada pengawasan. Dengan mengakar pada nilai-nilai seperti eling lan waspada,
dalihan na tolu, dan siri, pendidikan karakter tidak lagi menjadi proyek impor nilai dari atas, tetapi
proses otonom yang memberdayakan komunitas lokal sebagai agen pembentuk moralitas (Suwardi,
2016). Dalam kerangka ini, sekolah bukan hanya tempat transfer pengetahuan, tetapi ruang

rekontekstualisasi budaya—tempat nilai lokal direfleksikan, dikritisi, dan dihidupkan kembali sesuai

dengan tantangan zaman.

3.4.2 Lapisan 2: Dialog Antarbudaya (Intercultural Dialogue)

Pendidikan karakter tidak berhenti pada pengakuan terhadap budaya lokal, tetapi harus
berkembang menjadi ruang dialog antarbudaya yang aktif dan bermakna. Sekolah, sebagai institusi
publik, memiliki peran strategis sebagai arena pertemuan budaya di tengah masyarakat yang
semakin majemuk, baik karena mobilitas penduduk, migrasi internal, maupun keberagaman etnis

Journal of Cultural and Education Issue 28



Journal of Cultural and Education
2025. Vol. 1, No. 2
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index

dan agama di satu wilayah. Melalui proyek kolaboratif—seperti pertukaran pelajar antardaerah,
program buddy system lintas budaya, atau proyek bersama berbasis kearifan lokal—siswa tidak
hanya belajar tentang budaya lain, tetapi mengalaminya secara langsung, merasakan ketegangan,
memahami perbedaan, dan menemukan nilai-nilai bersama melalui kerja sama. Kurikulum tematik
yang mengangkat isu seperti lingkungan, keadilan sosial, atau teknologi juga dapat menjadi jembatan
untuk dialog, karena memungkinkan siswa dari latar belakang budaya berbeda untuk
menyumbangkan perspektif unik mereka dalam mencari solusi bersama (Banks, 2015). Pendekatan
semacam ini melampaui model multikultural yang bersifat additive (menambahkan budaya lain
sebagai konten), dan bergerak menuju model interkultural, yang menekankan interaksi, relasi, dan
transformasi identitas melalui pertemuan (Byram, 2020).

Konsep conviviality—hidup bersama dalam perbedaan dengan saling menghormati dan
bertanggung jawab—ryang diusulkan oleh Bauman (2016) sangat relevan dalam konteks ini.
Bauman menckankan bahwa masyarakat kontemporer tidak bisa lagi mengandalkan homogenitas
atau asimilasi untuk menciptakan ketertiban sosial; justru, kohesi sosial harus dibangun melalui
keterbukaan, kerentanan, dan kesiapan untuk berdialog dengan “yang lain”. Dalam pendidikan,
conviviality berarti menciptakan lingkungan sekolah yang tidak hanya toleran, tetapi aktif
mengundang perbedaan sebagai sumber pembelajaran moral. Siswa belajar bahwa menghargai
budaya lain bukan sekadar tindakan etis, tetapi kebutuhan eksistensial dalam dunia yang saling
terhubung. Sebagaimana ditegaskan oleh UNESCO (2019), dialog antarbudaya adalah fondasi bagi
global citizenship education, karena membentuk kemampuan untuk berempati, bernegosiasi, dan
bekerja sama di tengah pluralitas. Dengan demikian, lapisan kedua pendidikan karakter—dialog
antarbudaya—tidak bersifat opsional, melainkan prasyarat bagi pembentukan warga negara yang
demokratis, kritis, dan inklusif.

3.4.3 Lapisan 3: Responsivitas terhadap Globalisasi dan Digitalisasi (Responsive Adaptation)

Pendidikan karakter tidak boleh berubah menjadi wahana konservatisme yang hanya berfokus
pada pelestarian nilai-nilai masa lalu tanpa mempertimbangkan dinamika sosial, teknologis, dan
global yang terus berkembang. Sebaliknya, pendidikan karakter harus bersifat responsif dan adaptif,
mampu merespons tantangan kontemporer dengan cara yang kritis, reflektif, dan transformatif.
Dalam konteks abad ke-21, responsivitas ini diwujudkan melalui integrasi empat pilar utama: etika
digital, literasi media, kesadaran global (global citizenship), dan kecerdasan emosional di dunia maya
(digital emotional intelligence). Etika digital mengajarkan siswa untuk bertindak secara bertanggung
jawab di ruang siber—seperti tidak menyebarkan informasi palsu (hoaks), menghormati privasi
orang lain, menolak cyberbullying, dan menggunakan teknologi secara adil dan etis (Steele & North,
2021). Literasi media membekali peserta didik dengan kemampuan untuk menganalisis,
mengevaluasi, dan mencipta konten secara kritis, termasuk mengenali bias algoritmik, manipulasi
visual, dan propaganda digital (Potter, 2018). Sementara itu, kesadaran global menempatkan siswa
sebagai bagian dari komunitas dunia yang saling terhubung, menghadirkan isu-isu seperti
perubahan iklim, ketidakadilan struktural, migrasi, dan hak asasi manusia sebagai tanggung jawab
moral kolektif (UNESCO, 2018).

Di sisi lain, kecerdasan emosional di dunia maya—yang mencakup empati digital, regulasi
emosi dalam komunikasi daring, dan kesadaran akan dampak sosial dari unggahan—menjadi
semakin penting di tengah maraknya konflik virtual, polarisasi opini, dan dehumanisasi dalam
interaksi online (Goleman, 2005; Perloff, 1997). Tanpa kapasitas emosional ini, siswa berisiko
menjadi konsumen pasif atau bahkan agen provokasi di dunia digital. Model pendidikan karakter

Journal of Cultural and Education Issue 29



Journal of Cultural and Education
2025. Vol. 1, No. 2
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index

yang diusulkan tidak bersifat hierarkis, di mana satu lapisan dianggap lebih tinggi dari yang lain,
melainkan sirkular, dinamis, dan saling memperkaya. Budaya lokal memberi akar, mencegah
identitas dari terkikis oleh arus global; dialog antarbudaya memperluas wawasan, membangun
empati dan solidaritas lintas perbedaan; dan responsivitas terhadap globalisasi serta digitalisasi
memastikan relevansi di tengah perubahan yang cepat. Ketiga lapisan ini tidak berjalan linier, tetapi
saling berinteraksi secara dialektis: nilai lokal direfleksikan kembali melalui dialog dan tantangan
digital; dialog diperdalam oleh literasi global; dan adaptasi terhadap teknologi dilandasi oleh akar
moral yang kokoh. Dalam pandangan Giroux (2016), pendidikan yang sejati bukanlah reproduksi
nilai yang sudah ada, tetapi rekonstruksi kritis terhadap nilai dalam konteks baru. Dengan demikian,
pendidikan karakter menjadi proses pemberdayaan (empowerment) yang membentuk warga belajar
yang tidak hanya menghargai akar, tetapi juga mampu berdialog dengan dunia dan beradaptasi
dengan masa depan secara bermartabat.

3.5 Implikasi Kebijakan dan Praktik

Berdasarkan temuan analisis dan model pendidikan karakter tiga lapis yang diusulkan—yang
mengintegrasikan akar budaya lokal, dialog antarbudaya, dan responsivitas terhadap globalisasi
digital—maka diperlukan transformasi kebijakan dan praktik pendidikan yang menyeluruh, bukan
hanya tambal sulam. Pertama, revisi Kurikulum Pendidikan Pancasila dan Pendidikan Karakter
(PPK) harus dilakukan dengan menempatkan kerangka budaya yang jelas dan inklusif sebagai
fondasi, bukan sekadar daftar nilai umum seperti “jujur”, “disiplin”, atau “tanggung jawab” tanpa
konteks. Seperti ditegaskan oleh Banks (2015), kurikulum yang tidak berakar pada konteks budaya
peserta didik akan mengalami cultural disconnect—ketidakrelevansian yang membuat nilai menjadi
simbolik, bukan internalisasi. Oleh karena itu, kurikulum perlu menyediakan ruang bagi sekolah
untuk mengembangkan modul lokal berbasis kearifan daerah, dengan panduan nasional yang
fleksibel dan berbasis prinsip, bukan preskriptif.

Kedna, pelatihan guru harus diperkuat dengan pendekatan berbasis budaya (culture-based
teacher education). Guru tidak hanya perlu memahami teori karakter, tetapi juga mampu
mengidentifikasi, merefleksikan, dan mengintegrasikan nilai-nilai lokal ke dalam praktik pedagogis
schari-hari (Subandyo, 2020). Program diklat guru, baik prajabatan maupun dalam jabatan, petlu
memasukkan komponen seperti cultural literacy, intercultural communication, dan critical pedagogy, agar
guru tidak menjadi agen homogenisasi budaya, melainkan fasilitator dialog antarbudaya (UNESCO,
2019). Ketiga, penguatan partisipasi komunitas menjadi kunci keberhasilan. Tokoh adat, budayawan,
pemuka agama, dan orang tua harus dilibatkan secara struktural dalam perancangan, implementasi,
dan evaluasi program pendidikan karakter. Partisipasi ini tidak hanya meningkatkan legitimasi
program, tetapi juga memastikan bahwa nilai yang diajarkan benar-benar hidup dalam masyarakat
(Suwardi, 2016).

Keempat, pengembangan indikator evaluasi karakter harus melampaui perilaku permukaan. Saat
ini, banyak sistem penilaian karakter masih mengandalkan daftar ceklis seperti “‘datang tepat waktu”
atau “berbicara sopan”, yang mengabaikan dimensi kontekstual dan reflektif dari moralitas.
Sebagaimana diusulkan oleh Giroux (2016), evaluasi karakter harus mengukur pemahaman kritis,
empati, dan kemampuan membuat keputusan etis dalam situasi kompleks. Misalnya, siswa tidak
hanya dinilai karena “jujur”, tetapi juga karena mampu menjelaskan mengapa kejujuran penting
dalam konteks budayanya, atau bagaimana ia memilih bersikap jujur meskipun berisiko dikucilkan.
Pendekatan semacam ini menuntut penilaian autentik (authentic assessment) yang berbasis proyek,
refleksi, dan portofolio.

Journal of Cultural and Education Issue 30



Journal of Cultural and Education
2025. Vol. 1, No. 2
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index

Kelima, dalam era digital, kemitraan strategis dengan platform teknologi dan media sosial
menjadi penting. Kementerian Pendidikan perlu menjalin kolaborasi dengan platform seperti
TikTok, Instagram, dan YouTube untuk mengembangkan kampanye karakter digital, seperti
gerakan HCerdasBerkarakter atau #EtikaDigital, yang dirancang oleh dan untuk anak muda.
Kolaborasi ini dapat mencakup pelatihan konten kreator pendidikan, algorithmic partnership untuk
mempromosikan konten positif, serta sistem pelaporan hoaks yang terintegrasi dengan kurikulum
literasi media (Selwyn, 2011). Dengan demikian, pendidikan karakter tidak lagi terbatas di dalam
kelas, tetapi hadir di ruang-ruang digital tempat siswa menghabiskan sebagian besar hidup mereka.

4 KESIMPULAN

Pendidikan karakter di Indonesia pada dasarnya tidak dapat dilepaskan dari konteks budaya,
karena pendidikan merupakan wahana utama dalam pewarisan nilai, norma, dan identitas. Namun,
implementasinya saat ini menghadapi tantangan serius akibat dominasi budaya Jawa dalam
kebijakan seperti Kurikulum 2013 dan Merdeka Belajar, yang berpotensi menciptakan hegemoni
budaya dan mendiskriminasikan suku-suku perifer. Pendekatan monokultural ini mengabaikan
kekayaan kearifan lokal dari lebih dari 1.300 suku bangsa, sementara konstruksi budaya nasional
terjebak dalam dilema antara pendekatan mozaik yang berisiko menciptakan “tong sampah
kebudayaan” dan pendekatan puncak yang eksklusif. Solusinya terletak pada pendekatan ketiga
yang dialektis dan partisipatif: rekonstruksi budaya nasional melalui dialog antarbudaya yang
demokratis, kritis, dan inklusif, di mana siswa diajak tidak hanya menerima nilai, tetapi juga
menggali, menilai, dan bersama-sama merumuskan nilai bersama yang relevan dengan zaman.

Di tengah arus globalisasi dan disrupsi digital, tantangan pendidikan karakter semakin
kompleks. Budaya instanitas, self-branding, dan algoritma media sosial telah menggerus nilai-nilai
seperti kesabaran, empati, dan kerendahan hati, sementara moralitas siswa kini banyak dibentuk
oleh logika platform digital, bukan hanya oleh sekolah atau keluarga. Oleh karena itu, pendidikan
karakter harus melampaui pengajaran nilai simbolik dan mengintegrasikan literasi digital kritis, etika
digital, kesadaran global, dan kecerdasan emosional di dunia maya. Program seperti Sekolah Ramah
Digital perlu diperkuat dengan pendekatan filosofis dan kritis, bukan hanya teknis, agar siswa
tumbuh sebagai warga digital yang reflektif, bertanggung jawab, dan berintegritas.

Untuk menjawab seluruh tantangan tersebut, diperlukan transformasi pendidikan karakter
melalui Model Pendidikan Karakter Berbasis Budaya (MPKBB) yang terdiri atas tiga lapisan: (1)
akar budaya lokal sebagai fondasi moral yang kontekstual, (2) dialog antarbudaya sebagai ruang
pembentukan empati dan kesadaran inklusif, dan (3) responsivitas terhadap globalisasi dan
digitalisasi sebagai jaminan relevansi di abad ke-21. Model ini menolak homogenisasi dan statisitas,
serta menekankan pendidikan sebagai proses rekonstruksi kritis terhadap budaya. Dengan revisi
kurikulum yang fleksibel, pelatithan guru berbasis budaya, evaluasi karakter yang autentik, partisipasi
komunitas, dan kemitraan dengan platform digital, pendidikan karakter dapat menjadi kekuatan
transformatif yang mewujudkan “Bhinneka Tunggal Ika” bukan sebagai slogan, melainkan sebagai
praksis yang hidup, inklusif, dan bermakna bagi seluruh anak bangsa.

5 REFERENSI

Abidin, C. (2018). Internet Celebrity: Understanding Fame Online. Emerald Publishing Limited.
https://doi.org/10.1108/9781787560765

Journal of Cultural and Education Issue 31



Journal of Cultural and Education
2025. Vol. 1, No. 2
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index

Abidin, C. (2021). Internet Celebrity: Understanding Fame Online. Emerald Publishing.

Adebanwi, W. (2019). Education, Culture, and the Politics of Learning in West Africa. Palgrave Macmillan.

Althof, W., & Berkowitz, M. W. (2006). Moral education and character education: Their
relationship and roles in citizenship education. Journal of Moral Education, 35(4), 495-518.
https://doi.org/10.1080/03057240601012204

Aminuddin, T. (2018). Kearifan Lokal sebagai Dasar Pendidikan Karakter di Indonesia. Jurmal
Pendidikan Dan Kebudayaan, 4(2), 45-58.

Anderson, B. (2009). Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism (Revised).
Verso.

Appadurai, A. (1996). Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization.

Banks, J. A. (2015). Cultural Diversity and Education. Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781315622255

Berkowitz, M. W., & Bier, M. C. (2004). Research Based Character Education. Annals of the American
Academy of Political and Social Science, 591(January), 72-85.
https://doi.org/10.1177/0002716203260082

Biesta, G. (2012). Philosophy of Education for the Public Good: Five challenges and an agenda.
Educational Philosophy and Theory, 44(6). https://doi.org/10.1111/7.1469-5812.2011.00783.x

Booth, A., Sutton, A., & Papaioannou, D. (2016). Systematic Approaches to a Successful Literature
Review. In Journal of the Canadian Health Libraries Association | Journal de I’Association des
bibliothéques de la santé du Canada (Nol. 34, Issue 1). https://doi.org/10.5596/¢13-009

Fajarini, U. (2014). Peran Kearifan Lokal bagi Pendidikan Karakter. Sosiodidaktika, 1(2), 123—130.

Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed. Continuum.

Friesen, N., & Friesen, D. (2021). Critical Digital Literacy: A Conceptual Framework. Journal of
Adolescent & Adult Literacy, 64(3), 267-276. https://doi.org/10.1002/jaal. 1138

Gao, Q., & Gao, X. (Andy). (2023). Multilingualism, identity and interculturality in education
Multilingualism, identity and interculturality in education , edited by Ruth Fielding, Singapore,
Springer, 2022, pp. xi+210, €129.99 (hardback), ISBN 978-981-19-5847-2; €129.99
(paperback), ISBN 978-981-19-5850-2 . Journal of Multilingual and Multicultural Development,
December, 1-2. https://doi.org/10.1080/01434632.2023.2294240

Geertz, C. (1973). The Interpretation Of Cultures. Basic Books.

Geertz, C. (2018). INTERPRETATION OF Clifford Geerrz,.

Giroux, H. A. (2016). Schooling and the Struggle for Public life: Democracy’s Promise and Education’s Challenge.
Routledge.

Goleman, D. (2005). Emotional Intelligence: Why 1t Can Matter More Than 1Q (Vol. 27th). Bantam.
https://mitpressbookstore.mit.edu/book/9780553383713

Hart, J. De. (2013). Religion and civil society in Europe. In Religion and Civil Society in Eurgpe (Vol.
2147483647). https:/ /doi.org/10.1007/978-94-007-6815-4

Haryatmoko. (2020). Pendidikan Karakter Berbasis Kearifan Lokal: Perspektif Filsafat Jawa. Kanisius.

Ivaldi, S., Brevini, B., & Hintz, A. (2023). Critical Algorithm Literacy in Education: Towards an
Ethical ~ Digital  Citizenship. ~ Media ~ and ~ Commmunication, 11(1),  45-57.
https://doi.org/10.17645/mac.v11i1.5678

Kemdikbud. (2022). RUU Sistem Pendidikan Nasional masibh Tahap Perencanaan, Kemendikbudristek
Libatkan Publik. Kemdikbud.Go.Id.
https:/ /www.kemdikbud.go.id/main/blog/2022/02/ruu-sistem-pendidikan-nasional-
masih-tahap-perencanaan-kemendikbudristek-libatkan-publik#:~:text=RUU tentang sistem
pendidikan nasional,Tahun 2012 tentang Pendidikan Tinggi.

Kementerian Pemberdayaan Perempuan dan Perlindungan Anak. (2015). Panduan Sekolah Ramah
Anak. In Kementerian Pemberdayaan Perempnan dan Perlindungan Anak.

Koentjaraningrat. (1985). Kebudayaan Jawa. Balai Pustaka.

Little, A. W. (2021). Education as Culture in Action: Anthropological Perspectives. Comparative
Education, 57(2), 145-160.

Journal of Cultural and Education Issue 32



Journal of Cultural and Education
2025. Vol. 1, No. 2
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index

Mansur, A. (2020). Kearifan Lokal dalam Pengelolaan Sumber Daya: Studi Komparatif Sasi,
Mappalili, dan Subak.  Jurnal  Sosial  Dan  Budaya, 74), 321-334.
https://doi.org/10.35877/454R1.sdb134

Martoatmodjo, G. W., Sjafei, 1., Samukroni, M. A., Atmaka, E. W., Husamah, Umar, M. K.,
Candrasari, 1., Hasanah, U., Khairunnisa, 1., Murtini, Romadon, Sopyan, R. A., Suhardjono,
D. W, Budiarta, L. G. R., & Ekowati, D. W. (2024). Literasi digital dalam pembelajaran:
integrasi dan inovasi. In C1” Eureka Media Aksara.

Narvaez, L. P. N. & D. (2014). Handbook of Moral and Character Education (Handbook Pendidikan Moral
dan Karakter) (L. P. Nucci & D. Narvaez (eds.); III). Nusa Media.

Nasution, S. (2017). Pendidikan dalam Perspektif Budaya. Rineka Cipta.

Nucci, L. (2008). Moral development and character education: A dialogue. Journal of Moral Education,
37(3), 249-264. https://doi.org/10.1080/03057240802328028

Petloff, R. (1997). Daniel Goleman’s Emotional intelligence: Why it can matter more than 1Q. The
Psychologist-Manager Journal, 1(1), 21-22. https://doi.org/10.1037 /h0095822

Reinhardt, T. (2020). Geertz, Clifford: The Interpretation of Cultures BT - Kindlers Literatur Lexikon (KLLL)
(H. L. Arnold (ed.); pp. 1-2). J.B. Metzler. https://doi.org/10.1007/978-3-476-05728-
0_11651-1

Selwyn, N. (2011). Education and Technology: Key Issues and Debates. Bloomsbury Academic.

Statistik, B. P. (2020). Profil suku dan keragaman bahasa daerah. Bps.

Subandyo, B. (2020). Hegemoni Budaya Jawa dalam Kebijakan Pendidikan Nasional: Analisis Kritis
terhadap Konstruksi Karakter Bangsa. Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan, 5(3), 201-218.

Sumardjo, J. (2014). Filsafat Pendidikan Ki Hajar Dewantara. Bumi Aksara.

Thomas, J., & Harden, A. (2008). Methods for the thematic synthesis of qualitative research in
systematic reviews. BMC Medical Research Methodology, 8, 1-10. https:/ /doi.org/10.1186/1471-
2288-8-45

Turkle, S. (2015). Reclaiming Conversation: The Power of Talk in a Digital Age. Penguin Press.

Unicef. (2021). The State of The World’s Children 2021.

White, M. (2018). The Structure of Japanese Schooling: Lessons for Industrial Democracy. Routledge.

Wibowo, A., & Gunawan. (2015). Pendidikan karakter berbasis kearifan lokal di sekolah: konsep, strateg,
dan implementasi. Pustaka Pelajar.

Wijaya, E., Putra, I. M., & Martono. (2024). Problematika Pendidikan Karakter Siswa di Indonesia:
Perspektif Filsafat Pancasila dalam Transformasi Kepribadian dan Sinergi Pendidikan. JPPK:
JJurnal Pendidifan Dan Pembelajaran Kbatulistiwa, (1), 339-354.
https:/ /jurnal.untan.ac.id/index.php/jpdpb/article/view/87349

Zubaedi. (2008). Memperkuat Dimensi Pendidikan Moral dalam Mawardi Lubis, Evaluasi Pendidikan Nilai;
Perkembangan Moral Keagamaan Mahasiswa PI'AIN. Pustaka Pelajar.

Zubaedi, Z. (2013). Buku Desain Pendidikan Karakter Konsepsinya dan Aplikasinya dalam 1.embaga
Pendidian. Kharisma Putra Utama.

Journal of Cultural and Education Issue 33



