
 
 

 
 1 
 

 

Journal of Cultural and Education Issue 

Journal of Cultural and Education 
2025. Vol. 1, No. 2 
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index 

KOMUNITAS RELASIONAL: WACANA RELASIONAL 

DALAM PENDIDIKAN KONTEMPORER 

Yusuf Siswantara1*, Rintoni2 
1Universitas Katolik Parahyangan, Bandung 

2SMK Negeri 1, Pusakanagara 

*Corresponding Author 

 

 

ARTICLE INFO  ABSTRACT 

Keywords: 

relational ethics,  

pendidikan etika,  

pluralisme moral,  

pedagogi dialogis,  

evaluasi relasional,  

budaya sekolah 

  

This article proposes a new approach to ethics in education through the relational ethic 
framework developed by Kenneth J. Gergen. Using a critical conceptual analysis of the primary 
text "Ethics in Education: A Relational Perspective," this study explores how moral values 
are not individualistic or absolute, but instead emerge from social coordination and relational 
processes. Within the educational context, this approach demands fundamental 
transformations in pedagogy, curriculum, assessment, and school culture. The analysis reveals 
that current educational practices, dominated by instrumental and hierarchical approaches, 
actually erode the ethical potential of learning. In contrast, an educational model based on 
dialogue, collaboration, and shared participation holds great capacity for cultivating a collective 
moral awareness responsive to global pluralism. The article concludes that public education 
must return to its role as an agent in shaping relational morality—not by dogmatically teaching 
values, but by creating spaces where meaningful relational processes can be continuously 
nurtured and developed. Pedagogical and policy implications are thoroughly discussed, including 
recommendations for systemic reform that does not rely on large-scale structural changes, but 
rather on daily transformations in school practices. 

 

 

 

 

 

Keywords: 

Receuved : 2024-10-01 

Revised : 2025-08-17 

Accepted : 2025-08-17 

 

  

 

 

 

 

ABSTRAK 

 
Artikel ini mengusulkan pendekatan baru dalam pendidikan etika melalui kerangka 

relational ethic yang dikembangkan oleh Kenneth J. Gergen. Dengan menggunakan 

metode analisis konseptual kritis terhadap teks utama "Ethics in Education: A Relational 

Perspective", penelitian ini mengeksplorasi bagaimana nilai-nilai moral tidak bersifat 

individualistik atau absolut, melainkan muncul dari proses koordinasi sosial dan 

relasional. Dalam konteks pendidikan, pendekatan ini menuntut transformasi mendasar 

dalam pedagogi, kurikulum, evaluasi, dan budaya sekolah. Hasil analisis menunjukkan 

bahwa praktik pendidikan yang saat ini didominasi oleh pendekatan instrumental dan 

hierarkis justru mengikis potensi etis dalam pembelajaran. Sebaliknya, model pendidikan 

yang berbasis dialog, kolaborasi, dan partisipasi bersama memiliki kapasitas besar untuk 

membangun kesadaran moral kolektif yang responsif terhadap pluralisme global. Artikel 

ini menyimpulkan bahwa pendidikan publik harus kembali ke perannya sebagai agen 

pembentuk moralitas relasional—bukan dengan mengajarkan nilai-nilai secara dogmatis, 

tetapi dengan menciptakan ruang di mana proses berelasi yang bermakna dapat terus-

menerus dipelihara dan dikembangkan. Implikasi kebijakan dan pedagogis dibahas secara 

mendalam, termasuk rekomendasi untuk reformasi sistemik yang tidak bergantung pada 

perubahan struktural besar, melainkan pada transformasi harian dalam praktik sekolah.      

 

 

1. PENGANTAR 

Pertanyaan filosofis klasik Plato mengenai hakikat the Good (apa itu yang baik?) yang secara 



 
 

 
 2 
 

 

Journal of Cultural and Education Issue 

Journal of Cultural and Education 
2025. Vol. 1, No. 2 
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index 

historis menjadi pusat refleksi etis dan pedagogis, kini mengalami marginalisasi dalam sistem 

pendidikan formal di negara-negara Barat (Gergen, 2020). Dalam konteks pendidikan publik di 

Amerika Utara dan sebagian besar negara maju, fokus pendidikan telah bergeser dari pembentukan 

karakter dan pengembangan kesadaran moral menuju orientasi instrumental yang menekankan 

pencapaian akademik, kesiapan kerja, serta daya saing ekonomi (Apple, 2019; Giroux, 2020). 

Reformasi kebijakan pendidikan yang dipengaruhi oleh neoliberalisme telah memperkuat 

standarisasi, pengukuran kinerja, dan kurikulum berbasis STEM (Science, Technology, Engineering, and 

Mathematics), sehingga menggerus ruang bagi refleksi moral, dialog nilai, dan pembentukan karakter 

(Ravitch, 2016; Biesta, 2010).Transformasi ini berkontribusi terhadap krisis moral kontemporer 

yang ditandai oleh dikotomi antara fundamentalisme nilai yang eksklusif dan absolut, di satu sisi, 

serta relativisme moral yang apatis dan desentris, di sisi lain—di mana semua nilai dianggap setara 

sehingga kehilangan bobot normatifnya (Gergen, 2020 hlm.16-17). 

Perubahan ini diperkuat oleh dinamika globalisasi, digitalisasi, dan fragmentasi sosial, yang 

mempercepat difusi ideologi, keyakinan, dan konflik nilai lintas batas nasional dan budaya (Bauman, 

2012; Castells, 2010). Meskipun teknologi komunikasi memungkinkan pembentukan komunitas 

transnasional berbasis afinitas ideologis atau religius, hal ini juga berpotensi memperdalam segregasi 

sosial dan menguatkan echo chambers kognitif (Turkle, 2015). Dalam konteks tersebut, banyak 

individu, khususnya generasi muda, mengalami kehampaan moral (moral vacancy), di mana 

pertimbangan etis hanya dianggap relevan jika memiliki konsekuensi langsung terhadap kehidupan 

pribadi (Noddings, 2013). 

Dalam situasi ini, idealnya, institusi pendidikan berperan sebagai arena utama dalam 

pembentukan kesadaran moral kolektif dan dialog nilai. Namun, seperti diindikasikan oleh Gergen 

(2020), arah kebijakan pendidikan kontemporer justru semakin menjauh dari dimensi etis. 

Dominasi kurikulum berbasis STEM (Science, Technology, Engineering, and Mathematics), penekanan 

pada pengukuran kinerja melalui tes terstandarisasi, serta homogenisasi kurikulum secara sistematis 

menggerus ruang bagi refleksi etis, diskursus moral, dan pembelajaran yang berakar pada konteks 

komunitas (Biesta, 2010; Ravitch, 2016). Akibatnya, sebagaimana dinyatakan Gergen (2020 hlm, 

22), terjadi disosiasi antara praktik pendidikan dan tujuan moralnya—education and moral purpose have 

parted ways. Fokus pada efisiensi, akuntabilitas, dan hasil terukur telah menggeser paradigma dari 

bildung (pembentukan manusia utuh) menuju ausbildung (pelatihan teknis), sehingga mereduksi 

pendidikan menjadi alat sosial-ekonomi semata (Biesta, 2010). 

Pertanyaan mendasar yang muncul dari kondisi ini adalah: Bagaimana pendidikan dapat 

kembali memainkan peran sentral dalam pembentukan kesadaran etika di tengah pluralisme nilai, 

fragmentasi sosial, dan dominasi logika instrumental? Pertanyaan ini mengarah pada tiga sub-

pertanyaan kritis yang menjadi fokus artikel ini: (1) Mengapa pendekatan tradisional terhadap 

pendidikan etika—yang bersifat individualistik, hierarkis, dan berbasis aturan—gagal membangun 

kesadaran moral yang berkelanjutan? (2) Bagaimana relational ethics (etika relasional) menawarkan 

alternatif filosofis yang lebih memadai untuk mengatasi krisis etika dalam pendidikan? (3) Apa 

bentuk praktik pendidikan yang dapat mewujudkan etika relasional dalam pedagogi, kurikulum, 

evaluasi, dan budaya sekolah? 

Artikel ini berargumen bahwa solusi terhadap krisis etika dalam pendidikan tidak terletak pada 

pemulihan model moralitas tradisional, melainkan pada rekonseptualisasi pendidikan berbasis 

relasi. Dengan mengintegrasikan kerangka relational ethics—yang berakar pada filsafat perawatan 

(Noddings, 2013), dialog (Buber, 1958), dan tanggung jawab terhadap yang lain (Levinas, 1969)—

pendidikan dapat dikembalikan pada misinya sebagai proses transformasional yang membentuk 



 
 

 
 3 
 

 

Journal of Cultural and Education Issue 

Journal of Cultural and Education 
2025. Vol. 1, No. 2 
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index 

manusia yang tidak hanya kompeten, tetapi juga peduli, responsif, dan bertanggung jawab secara 

etis. 

Melalui analisis konseptual yang didukung oleh literatur filsafat pendidikan, teori moral, dan 

studi pedagogis kontemporer, artikel ini bertujuan untuk menawarkan kerangka teoretis dan praktis 

bagi pendidikan yang berorientasi pada kebaikan bersama (the common good) dalam masyarakat 

yang plural dan saling terhubung. 

2. METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan pendekatan analisis konseptual kritis (critical conceptual analysis), 

sebuah metode yang lazim diterapkan dalam kajian filsafat pendidikan, teori sosial, dan studi 

normatif (Biesta, 2007; Lankshear & Knobel, 2011). Pendekatan ini bertujuan untuk mengkaji 

secara mendalam konsep-konsep inti dalam wacana pendidikan dari perspektif filosofis dan etis, 

dengan fokus pada struktur argumen, asumsi dasar, serta implikasi teoretis dan praktisnya. Berbeda 

dari metode empiris, analisis konseptual kritis tidak menguji hipotesis melalui data kuantitatif atau 

kualitatif, melainkan membangun pemahaman kritis atas gagasan-gagasan yang mendasari praktik, 

kebijakan, dan tujuan pendidikan (Vansieleghem & Kennedy, 2015). 

Penelitian ini bersifat teoretis dan normatif, dengan tujuan merefleksikan kembali misi 

pendidikan dalam konteks krisis moral kontemporer—khususnya akibat dari instrumentalisme, 

pluralisme nilai, dan fragmentasi sosial. Metodologi dipilih secara sengaja untuk memungkinkan 

eksplorasi mendalam terhadap gagasan etika relasional sebagai respons filosofis terhadap 

keterasingan moral dalam pendidikan modern. 

Proses analisis dilakukan melalui empat tahap sistematis: 

a) Ekstraksi dan interpretasi teks utama 

Teks sentral dalam penelitian ini adalah Ethics in Education: A Relational Perspective karya 

Kenneth J. Gergen (Gergen, 2020)(2020). Teks tersebut dianalisis secara hermeneutik untuk 

mengidentifikasi argumen utama, struktur logis, dan konsep kunci seperti first-order morality, 

relational process, dialogic pedagogy, dan relational responsibility. Analisis dilakukan secara tematik 

dan kontekstual, dengan mempertimbangkan latar belakang sosial-konstruktivis yang mendasari 

pemikiran Gergen. 

b) Analisis kerangka teoretis 

Konsep-konsep yang diidentifikasi dari teks utama dikaji secara kritis melalui pendekatan 

konseptual. Setiap konsep didefinisikan secara operasional, ditelusuri asal-usul filosofisnya, dan 

dievaluasi terhadap konsistensi internal serta relevansinya dalam konteks pendidikan kontemporer. 

Proses ini mencakup klarifikasi makna, identifikasi asumsi tersirat, dan eksplorasi konsekuensi logis 

dari setiap gagasan. 

c) Sintesis dengan literatur sekunder 

Temuan dari analisis teks utama disintesiskan dengan karya-karya penting dalam filsafat 

pendidikan dan etika, guna memperkaya dan menguji ketangguhan argumen. Sintesis dilakukan 

dengan merujuk pada: (a) Noddings (2013) mengenai ethics of care sebagai dasar pedagogi 

relasional; (b) Biesta (2010) tentang the beautiful risk of education dan kritik terhadap 

instrumentalisme pendidikan; (c) Freire (1970) mengenai pendidikan sebagai praktik emansipasi; 

(d) Dewey (1916) tentang pendidikan sebagai proses demokratis dan eksperiential; serta (e) 

MacIntyre (2007) mengenai virtue ethics dan peran narasi dalam pembentukan karakter. Melalui 

dialog kritis dengan tradisi pemikiran ini, posisi Gergen ditempatkan dalam konteks intelektual yang 



 
 

 
 4 
 

 

Journal of Cultural and Education Issue 

Journal of Cultural and Education 
2025. Vol. 1, No. 2 
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index 

lebih luas. 

d) Evaluasi kritis dan rekomendasi normatif 

Pada tahap akhir, argumen Gergen dievaluasi dari tiga dimensi: (a) kelayakan praktis—sejauh 

mana konsep etika relasional dapat diimplementasikan dalam sistem pendidikan formal yang 

terstruktur; (b) relevansi kebijakan—implikasinya terhadap desain kurikulum, pedagogi, evaluasi, 

dan budaya sekolah; dan (c) kontribusi terhadap transformasi pendidikan—potensinya untuk 

mengembalikan dimensi etis sebagai tujuan utama pendidikan. Evaluasi dilakukan secara kritis, 

termasuk identifikasi keterbatasan, tantangan institusional, dan peluang pengembangan lebih lanjut. 

Dengan menggunakan pendekatan ini, penelitian ini tidak hanya mendeskripsikan gagasan, 

tetapi juga menawarkan argumen filosofis yang koheren dan normatif mengenai perlunya 

pendidikan yang berakar pada relasi, tanggung jawab, dan dialog. Sebagaimana ditegaskan oleh 

Biesta (2007), analisis konseptual memungkinkan peneliti untuk "bertanya kembali" (re-asking) 

pertanyaan mendasar tentang tujuan pendidikan—dalam hal ini, bagaimana pendidikan dapat 

menjadi wadah bagi pembentukan kesadaran etika di tengah pluralisme dan fragmentasi sosial.  

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

3.1. Krisis Etika dalam Pendidikan: Antara Fundamentalisme Moral dan 

Relativisme Apatis 

Dunia kontemporer, menurut Kenneth J. Gergen (2020), berada dalam kondisi yang 

paradoksal secara moral: di satu sisi terjadi intensifikasi komitmen terhadap klaim absolut atas “The 

Good”, sementara di sisi lain terjadi penurunan minat kolektif terhadap pertanyaan etika secara 

substantif (hlm. 16). Kondisi ini mencerminkan krisis etis yang mendalam dalam masyarakat 

modern, di mana dua kecenderungan ekstrem—yakni fundamentalisme moral dan relativisme 

apatis—berhadapan secara dialektis, saling memperkuat, namun sama-sama merusak potensi dialog 

etis yang sehat. 

Di kutub pertama, muncul kelompok-kelompok sosial, agama, dan politik yang mengklaim 

kepemilikan atas kebenaran moral yang bersifat mutlak dan eksklusif. Dalam konteks pendidikan, 

ini sering termanifestasi dalam bentuk moral absolutism yang mengutamakan ketaatan buta 

terhadap norma, sering kali tanpa ruang untuk refleksi kritis (Appiah, 2006). Sebagaimana dicatat 

oleh Gillian Brock (2009), klaim moral yang tidak terbuka terhadap dialog cenderung menghasilkan 

moral authoritarianism, yang justru menghambat perkembangan tanggung jawab etis yang otonom. 

Dalam sistem pendidikan, pendekatan semacam ini sering diwujudkan melalui pendidikan berbasis 

aturan (rule-based ethics), di mana siswa diajarkan untuk mematuhi norma—seperti tidak 

mencontek, tidak berkelahi, atau menghormati otoritas—tanpa memahami dasar moral dari aturan 

tersebut (Gergen, 2020 hlm. 23). 

Akibatnya, perilaku etis menjadi kondisional: muncul hanya jika ada pengawasan atau sanksi, 

dan menghilang ketika aturan tidak ditegakkan. Hal ini menunjukkan kegagalan pendidikan dalam 

membangun moral agency—kemampuan individu untuk bertindak secara etis berdasarkan 

pemahaman dan komitmen internal (Nucci, 2008). Sebagaimana dikemukakan oleh Kohlberg 

(1981), penekanan pada ketaatan instrumental menempatkan perkembangan moral pada tahap 

prakonvensional, yang didasarkan pada hukuman dan hadiah, bukan pada prinsip keadilan atau 

perawatan. 

Di kutub yang berlawanan, masyarakat sekuler dan postmodern justru merespons klaim 



 
 

 
 5 
 

 

Journal of Cultural and Education Issue 

Journal of Cultural and Education 
2025. Vol. 1, No. 2 
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index 

absolut dengan penolakan terhadap semua bentuk moral universal. Dalam pandangan ini, nilai 

dianggap sebagai konstruksi subjektif, sehingga tidak ada dasar objektif untuk menilai satu tindakan 

lebih baik dari yang lain (Taylor, 1989). Relativisme moral semacam ini—yang sering kali berubah 

menjadi apatisme etis—mengarah pada kehampaan moral (moral vacancy), di mana individu tidak 

lagi merasa terpanggil untuk terlibat dalam diskursus nilai, kecuali jika nilai tersebut berdampak 

langsung pada kepentingan pribadi (Noddings, 2013). 

Dalam sistem pendidikan, relativisme ini terinternalisasi melalui dominasi pendidikan 

instrumental, di mana tujuan pendidikan direduksi menjadi pencapaian akademik, kesiapan kerja, 

dan efisiensi ekonomi (Biesta, 2010). Dalam kerangka ini, nilai pembelajaran diukur bukan dari 

kedalaman pemahaman, empati sosial, atau kontribusi terhadap kebaikan bersama, melainkan dari 

indikator kinerja seperti nilai ujian, sertifikasi, dan tingkat transisi ke dunia kerja (Apple, 2019; 

Ravitch, 2016). Ilmu pengetahuan, misalnya, diajarkan sebagai alat untuk "memprediksi dan 

mengendalikan" realitas (Gergen, 2020, hlm. 22–23), tanpa refleksi kritis terhadap konsekuensi 

etisnya—seperti pengembangan senjata nuklir, eksploitasi sumber daya alam, atau manipulasi 

teknologi digital. 

Kondisi ini, menurut Biesta (2010), mencerminkan kemenangan learnification—proses 

reduksi pendidikan menjadi pembelajaran teknis—yang mengabaikan dimensi emansipasi, 

responsibilitas, dan kehadiran dalam proses pendidikan. Ketika pendidikan kehilangan dimensi 

etisnya, ia berubah dari proses pembentukan manusia utuh (bildung) menjadi pelatihan fungsional 

(ausbildung), sebagaimana diingatkan oleh Dewey bahwa pendidikan yang tidak terhubung dengan 

kehidupan sosial dan moral adalah pendidikan yang steril (Dewey, 1930; Hasbullah, 2020). 

Dampak dari dualitas ini—antara fundamentalisme dan relativisme—adalah krisis eksistensial 

dalam pendidikan. Siswa tidak hanya kehilangan arah moral, tetapi juga kehilangan rasa bahwa nilai 

memiliki bobot ontologis atau relevansi eksistensial (Gergen, 2020). Mereka tumbuh dalam 

lingkungan yang mengajarkan bahwa nilai adalah sesuatu yang harus dipatuhi secara paksa atau 

dianggap tidak penting sama sekali—tanpa alternatif yang menawarkan ruang untuk dialog, refleksi, 

dan tanggung jawab relasional. 

Dalam konteks inilah urgensi rekonseptualisasi pendidikan etika menjadi sangat mendesak. 

Seperti yang akan dibahas dalam bagian selanjutnya, pendekatan berbasis relasi—yang menolak 

dikotomi antara absolutisme dan relativisme—menawarkan jalan keluar filosofis yang lebih 

memadai untuk mengatasi krisis ini. 

3.2. Etika Relasional: Dari Individu ke Proses Berelasi 

Dalam menanggapi krisis etika dalam pendidikan, Kenneth J. Gergen (2020) mengusulkan 

pergeseran paradigmatik mendasar: moralitas tidak bersumber pada individu atau aturan universal, 

melainkan pada proses relasional itu sendiri. Dalam pandangan ini, etika bukanlah hasil dari 

penalaran moral individu yang otonom (seperti dalam tradisi Kantian atau Kohlbergian), melainkan 

emergen dari koordinasi sosial yang terus-menerus. Gergen (2020. hlm. 18) menyatakan secara 

eksplisit: “Moral values are specific to various cultures or subcultures in various times and specific places.”  

Pernyataan ini menolak asumsi bahwa nilai bersifat transhistoris, universal, atau intrinsik pada 

tindakan. Sebaliknya, nilai dipahami sebagai konstruksi sosial yang kontekstual, yang muncul dari 

cara individu berkoordinasi dalam interaksi. Contohnya, tindakan "membunuh" secara umum 

dianggap immoral dalam konteks sipil, tetapi dapat dianggap heroik atau bahkan wajib dalam 

konteks perang, eksekusi hukum, atau pertahanan diri. Perbedaan penilaian ini tidak menunjukkan 



 
 

 
 6 
 

 

Journal of Cultural and Education Issue 

Journal of Cultural and Education 
2025. Vol. 1, No. 2 
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index 

inkonsistensi moral, melainkan menegaskan bahwa makna moral selalu tergantung pada kerangka 

relasional dan naratif yang menyertainya (MacIntyre, 2007; Taylor, 1989). 

Dalam kerangka ini, Gergen mengembangkan tiga konsep kunci yang membentuk fondasi 

etika relasional (relational ethics): first-order morality, relational process sebagai sumber nilai, dan 

relational responsibility. Ketiganya menawarkan alternatif filosofis yang radikal terhadap paradigma 

etika individualistik dan deontologis yang masih dominan dalam pendidikan. 
 

a. First-Order Morality: Moralitas yang Dijalani, Bukan Dideklarasikan 
First-order morality merujuk pada pemahaman implisit tentang yang baik yang muncul secara 

alami dalam relasi sehari-hari, tanpa perlu dirumuskan secara eksplisit (Gergen, 2020, hlm. 18–19). 

Moralitas tingkat pertama ini tidak berbentuk aturan tertulis atau kode etik, melainkan diwujudkan 

melalui nada suara, jeda dalam percakapan, ekspresi wajah, pembagian waktu bicara, dan ritme 

interaksi sosial. Ia adalah moralitas yang dilakukan (lived morality), bukan yang dideklarasikan. 

Dalam konteks kelas, misalnya, siswa sering tahu kapan harus diam, kapan bisa mengangkat 

tangan, atau bagaimana merespons guru—bukan karena membaca peraturan sekolah, tetapi karena 

mereka telah memahami grammar of togetherness (tata cara kebersamaan) yang berkembang 

melalui partisipasi berulang dalam komunitas kelas (Gergen, 2020). Fenomena ini sejalan dengan 

konsep tacit knowledge menurut Polanyi (1966) dan practical wisdom (phronesis) dalam etika 

Aristotelian (MacIntyre, 2007), yang menekankan bahwa pengetahuan moral sering kali bersifat tak 

terucap dan kontekstual. 

Pendidikan yang mengabaikan first-order morality berisiko menciptakan kesenjangan antara 

moral knowing (pengetahuan tentang nilai) dan moral being (penghayatan nilai). Siswa mungkin 

dapat menjawab pertanyaan etika dalam ujian, tetapi gagal menunjukkan empati atau keadilan dalam 

interaksi nyata. 
 

b. Relational Process sebagai Sumber Asli dari Makna dan Moralitas 

Gergen (2020, hlm. 21) mengajukan klaim filosofis yang lebih radikal: proses berelasi adalah 

sumber asli dari semua makna, rasionalitas, dan moralitas. Dalam pandangan sosial-konstruktivis 

yang mendasari pemikirannya, tidak ada bahasa, ilmu pengetahuan, agama, atau pendidikan yang 

dapat eksis tanpa koordinasi sosial. Bahkan individu sebagai subjek otonom adalah produk dari 

relasi—bukan prasyaratnya. 

Dengan demikian, yang harus dilindungi dalam pendidikan bukanlah nilai tertentu (seperti 

kejujuran, kedisiplinan, atau ketaatan), tetapi proses relasional itu sendiri—yakni kemampuan 

individu untuk masuk ke dalam koordinasi yang saling menghargai, responsif, dan inklusif. Ini 

berarti bahwa pendidikan harus berfokus pada kualitas relasi, bukan hanya pada hasil perilaku. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Noddings (2013), sekolah yang sehat bukan yang memiliki aturan 

ketat, tetapi yang mampu membangun komunitas peduli (caring community). 

Dalam konteks ini, etika relasional tidak bertanya “Apa yang harus saya lakukan?” (deontologi), 

atau “Apa konsekuensinya?” (utilitarianisme), tetapi “Bagaimana kita bisa bersama secara 

bermakna?” Pertanyaan ini membuka ruang bagi dialog, empati, dan keterbukaan terhadap yang 

lain—prinsip inti dari pendidikan demokratis (Dewey, 1916; Freire, 1970; Grammes, 2020). 
 

c. Relational Responsibility: Dari Menyalahkan ke Memulihkan 

Salah satu konsekuensi paling transformatif dari etika relasional adalah penolakannya terhadap 

logika individual responsibility yang dominan dalam sistem disiplin sekolah. Dalam paradigma 

tradisional, ketika terjadi pelanggaran (misalnya, siswa mencontek), fokus utama adalah 



 
 

 
 7 
 

 

Journal of Cultural and Education Issue 

Journal of Cultural and Education 
2025. Vol. 1, No. 2 
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index 

menentukan siapa yang salah dan memberikan sanksi. Pendekatan ini, menurut Gergen (2020, hlm. 

21), “is not only misguided but also results in alienation and retaliation.”  

Sebaliknya, etika relasional menekankan relational responsibility—tanggung jawab kolektif 

untuk memelihara, memperbaiki, dan memperkuat hubungan. Dalam kasus konflik atau 

pelanggaran, pertanyaan utama bukan “Siapa yang bersalah?”, melainkan “Bagaimana hubungan ini 

bisa dipulihkan?” dan “Apa yang dibutuhkan agar kita bisa kembali bersama?”. 

Prinsip ini selaras dengan pendekatan restorative justice in education (Vaandering, 2014; Zehr, 

2015), yang telah terbukti efektif dalam mengurangi suspension, meningkatkan keterlibatan siswa, 

dan memperkuat iklim sekolah. Dalam praktiknya, relational responsibility melibatkan dialog 

terbuka, pengakuan atas dampak tindakan, dan komitmen bersama untuk perbaikan—bukan 

hukuman yang bersifat dehumanisasi. 

Dengan menempatkan relasi sebagai pusat etika, Gergen menawarkan visi pendidikan yang 

tidak hanya menghindari dikotomi antara absolutisme dan relativisme, tetapi melampauinya: bukan 

nilai tertentu yang harus dipaksakan atau diabaikan, melainkan kemampuan untuk terlibat dalam 

proses moral bersama yang dinamis, inklusif, dan responsif. 

3.3. Implikasi untuk Pendidikan: Menuju Praktik Pedagogis yang Berbasis Relasi 

Gergen (2020) menolak pendekatan fragmentaris terhadap pendidikan etika—seperti 

penambahan mata pelajaran moral terpisah atau kampanye nilai jangka pendek—dengan alasan 

bahwa etika tidak dapat diajarkan seperti konten kognitif, melainkan harus dialami melalui praktik 

sosial sehari-hari (hlm. 16). Dalam pandangannya, pembentukan kesadaran etis tidak terjadi melalui 

instruksi moral, tetapi melalui partisipasi dalam form of life yang etis (merujuk pada Wittgenstein, 

1962). Sebagaimana dinyatakan Gergen (2020, hlm. 24): “One becomes ethical by participating within a 

‘form of life’.”  

Dengan demikian, transformasi pendidikan etika tidak memerlukan reformasi besar atau 

struktur baru, melainkan reorientasi mendalam terhadap praktik pedagogis yang sudah ada, agar 

setiap aspek sekolah—pedagogi, kurikulum, evaluasi, dan budaya—menjadi wadah bagi proses 

relasional yang bermakna. Berikut adalah empat domain utama transformasi tersebut, yang secara 

kolektif membentuk kerangka pendidikan berbasis relasi (relational education). 
 

a. Pedagogi sebagai Relasi: Dari Monolog ke Dialog 

Model pedagogis tradisional, yang sering kali bersifat banking model of education (Freire, 

1970), menggambarkan guru sebagai otoritas tunggal yang mentransfer pengetahuan kepada siswa 

yang diposisikan sebagai penerima pasif. Pendekatan monologis ini, menurut Gergen (2020), 

mengikis potensi etika relasional, karena: 

a) Siswa tidak dilibatkan dalam penciptaan makna, sehingga kehilangan kesempatan untuk 

mengembangkan agency moral; 

b) Relasi guru-siswa bersifat hierarkis dan instrumental, bukan kolaboratif dan responsif; 

c) Proses belajar menekankan peniruan dan hafalan, bukan refleksi kritis, empati, atau tanggung 

jawab bersama. 

Sebagai alternatif, Gergen (2020) menawarkan pedagogi dialogis dan kolaboratif, di mana 

pembelajaran menjadi arena ko-konstruksi pengetahuan dan nilai. Model seperti project-based 

learning, dialogic inquiry (Alexander, 2008), dan unison reading menciptakan ruang interaksi yang 

memungkinkan nilai-nilai seperti penghargaan, kerja sama, dan empati muncul secara alami dari 



 
 

 
 8 
 

 

Journal of Cultural and Education Issue 

Journal of Cultural and Education 
2025. Vol. 1, No. 2 
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index 

proses sosial. Dalam konteks ini, etika bukan diajarkan secara eksplisit, tetapi dihayati melalui 

partisipasi dalam praktik relasional. 

Pendekatan ini sejalan dengan filosofi pendidikan dialogis Buber (1958), yang membedakan 

antara relasi I-It (instrumental) dan I-Thou (relasional). Pedagogi yang etis adalah yang mampu 

membentuk relasi I-Thou, di mana guru dan siswa saling mengakui sebagai subjek yang utuh, bukan 

objek pengukuran atau kontrol. 
 

b. Kurikulum: Dari Imposisi ke Ko-Kreasi 

Kurikulum yang dikembangkan secara top-down—oleh pemerintah, dinas pendidikan, atau 

komite ahli—sering kali mencerminkan bentuk alienasi relasional, di mana suara siswa, minat lokal, 

dan konteks komunitas diabaikan (Gergen, 2020, hlm. 25). Dalam sistem semacam ini, siswa 

diperlakukan bukan sebagai peserta aktif, tetapi sebagai subjek yang harus dipersiapkan untuk pasar 

kerja atau sistem ujian. Gergen secara tajam menyamakan dinamika ini dengan hubungan “majikan 

dan budak”, yang menghambat pertumbuhan moral dan otonomi. 

Solusi yang diusulkan adalah kurikulum yang muncul (emergent curriculum) dan diciptakan 

bersama (co-created curriculum), di mana siswa terlibat aktif dalam merancang, mengarahkan, dan 

mengevaluasi proses pembelajaran. Dalam model ini: 

a) Guru berperan sebagai fasilitator dan mitra, bukan otoritas tunggal; 

b) Konten pembelajaran ditentukan melalui dialog tentang minat, isu sosial, dan kebutuhan 

komunitas; 

c) Pembelajaran terhubung secara langsung dengan kehidupan nyata siswa, meningkatkan 

relevansi dan motivasi intrinsik. 

Model ini tidak hanya lebih etis, tetapi juga didukung oleh bukti empiris. Meta-analisis Hattie 

(2009) menunjukkan bahwa strategi seperti student agency, self-reported grades, dan metacognitive 

strategies—yang semua muncul dalam konteks kurikulum partisipatif—termasuk dalam faktor 

dengan efek ukuran (effect size) tertinggi terhadap pencapaian belajar. Dengan demikian, kurikulum 

berbasis relasi bukan hanya lebih manusiawi, tetapi juga lebih efektif secara kognitif. 
 

c. Evaluasi: Dari Kontrol ke Pemulihan Relasi 

Praktik evaluasi tradisional—yang didominasi oleh ujian standar, nilai kuantitatif, dan 

peringkat kompetitif—dikritik oleh Gergen (2020) sebagai korusif secara etis (hlm. 25–26). Sistem 

evaluasi semacam ini: 

a) Menciptakan budaya kompetisi “semua melawan semua”, yang merusak solidaritas dan kerja 

sama; 

b) Mengubah guru dari fasilitator menjadi pengawas dan penilai, sehingga merusak kepercayaan; 

c) Mengisolasi siswa dari proses refleksi dan pertumbuhan, dengan mengurangi pembelajaran 

menjadi performa terukur. 

Sebagai alternatif, Gergen (2020) dan Gergen & Gill (2020) mengusulkan evaluasi relasional 

(relational assessment), yang menekankan proses kolaboratif dan pertumbuhan bersama. Bentuk-

bentuk evaluasi ini meliputi: 

a) Portofolio bersama (co-created portfolios), di mana siswa dan guru mendokumentasikan 

perkembangan secara reflektif; 

b) Umpan balik formatif yang dialogis, bukan hierarkis; 

c) Refleksi kelompok (circle time reflection), yang memberi ruang bagi ekspresi emosional dan 

tanggung jawab kolektif; 



 
 

 
 9 
 

 

Journal of Cultural and Education Issue 

Journal of Cultural and Education 
2025. Vol. 1, No. 2 
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index 

d) Presentasi proyek kepada komunitas, yang menghubungkan pembelajaran dengan dunia nyata 

dan memperkuat rasa tujuan (purpose). 

Dalam kerangka ini, evaluasi bukan lagi alat penghakiman, tetapi proses partisipatif untuk 

memperdalam pemahaman dan memperkuat relasi. Ini selaras dengan prinsip assessment for learning 

(Black & Wiliam, 1998), yang menekankan bahwa evaluasi harus melayani pembelajaran, bukan 

sekadar mengukurnya. 

3.4. Budaya Sekolah: Dari Otoriter ke Partisipatif 

Budaya sekolah—yang mencakup interaksi di kelas, kantin, lapangan, konseling, dan struktur 

kepemimpinan—sering kali menjadi penghambat utama pembentukan etika relasional. Ketika 

budaya sekolah bersifat hierarkis, kontrolatif, dan reaktif terhadap pelanggaran, maka nilai-nilai 

seperti kepercayaan, empati, dan tanggung jawab sulit berkembang (Vaandering, 2014). 

Transformasi budaya sekolah menuntut pendekatan holistik yang memperkuat resiliensi 

relasional (relational resilience), yaitu kapasitas komunitas sekolah untuk mempertahankan dan 

memperbaiki relasi dalam kondisi konflik atau tekanan. Beberapa praktik kunci yang mendukung 

transformasi ini meliputi: 

a) Kepemimpinan bersama (shared leadership), di mana guru, siswa, dan orang tua terlibat dalam 

pengambilan keputusan; 

b) Program anti-bullying berbasis teman sebaya (peer-led anti-bullying programs), yang memperkuat 

solidaritas horizontal; 

c) Praktik restoratif (restorative practices), seperti restorative circles dan conferencing, untuk 

menyelesaikan konflik melalui dialog dan pemulihan hubungan (Zehr, 2015); 

d) Mediasi naratif (narrative mediation), yang membantu pihak yang berseteru memahami 

pengalaman satu sama lain melalui cerita (Winslade & Monk, 2000). 

Praktik-praktik ini tidak hanya mengurangi perilaku bermasalah, tetapi juga mengajarkan siswa 

bahwa konflik adalah bagian alami dari relasi, dan dapat dihadapi tanpa kekerasan, pengucilan, atau 

hukuman destruktif. Dalam jangka panjang, budaya sekolah yang partisipatif membentuk warga 

yang mampu hidup dalam masyarakat plural secara demokratis dan empatik. 

Dengan demikian, empat domain transformasi—pedagogi, kurikulum, evaluasi, dan budaya 

sekolah—menunjukkan bahwa pendidikan etika tidak memerlukan pendekatan tambahan, tetapi 

rekonfigurasi mendalam terhadap praktik pendidikan yang sudah ada. Etika relasional menolak 

dikotomi antara “moral” dan “akademik”, dan menegaskan bahwa setiap interaksi di sekolah adalah 

peluang untuk belajar menjadi manusia yang etis. Dengan memfokuskan pada kualitas relasi, bukan 

pada kontrol hasil, pendidikan dapat kembali memenuhi misinya sebagai ruang pembentukan 

manusia utuh dalam kebersamaan.  
 

a. Keunggulan Etika Relasional: Mengatasi Dilema Filosofis 

Etika relasional, sebagaimana dikembangkan oleh Gergen (2020), tidak sekadar menawarkan 

alternatif normatif dalam pendidikan, melainkan berfungsi sebagai meta-etika—yakni kerangka 

reflektif yang mempertanyakan dasar dari klaim moral itu sendiri. Dalam konteks filsafat moral 

kontemporer, pendekatan ini menawarkan solusi yang elegan terhadap dua jebakan filosofis yang 

telah lama menghambat wacana etika: relativisme nihilistik dan fundasionalisme otoritatif. 
 

b. Mengatasi Relativisme Tanpa Dasar 

Relativisme moral, dalam bentuk ekstremnya, menyatakan bahwa semua nilai bersifat subjektif, 



 
 

 
 10 
 

 

Journal of Cultural and Education Issue 

Journal of Cultural and Education 
2025. Vol. 1, No. 2 
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index 

budaya, atau preferensial, sehingga tidak ada dasar objektif untuk menilai satu tindakan lebih baik 

dari yang lain. Pandangan ini, meskipun ingin melindungi pluralisme, sering kali berakhir pada 

apatisme etis atau moral paralysis—keadaan di mana tidak ada yang cukup penting untuk 

diperjuangkan (Taylor, 2007). Dalam pendidikan, relativisme ini mengarah pada pengabaian isu 

moral dengan dalih netralitas atau keragaman. 

Etika relasional menolak relativisme semacam ini bukan dengan mengembalikan klaim 

universal, tetapi dengan menunjukkan bahwa nilai tidak muncul dari preferensi subjektif semata, 

melainkan dari proses sosial yang konkret dan koordinatif (Gergen, 2020, hlm. 18–19). Dalam 

setiap relasi—baik antar siswa, guru-siswa, maupun sekolah-komunitas—terdapat implicit moral 

grammar yang mengatur bagaimana orang saling merespons, menghargai, dan bertanggung jawab. 

Nilai-nilai seperti kejujuran, empati, atau keadilan bukan diturunkan dari aksioma abstrak, tetapi 

emergen dari praktik berelasi yang bermakna. Dengan demikian, etika relasional memberikan dasar 

intersubjektif bagi moralitas tanpa jatuh ke dalam absolutisme. 
 

c. Mengatasi Fundasionalisme Kaku 

Di sisi lain, fundasionalisme moral—yang mengklaim adanya satu kebenaran moral yang 

universal, objektif, dan sering kali ilahi—menciptakan hierarki etis yang eksklusif dan cenderung 

otoriter (Appiah, 2006). Dalam pendidikan, ini terwujud dalam bentuk kurikulum nilai yang 

dikodekan secara ketat, disiplin berbasis hukuman, atau penolakan terhadap perbedaan keyakinan. 

Pendekatan ini, meskipun ingin menjamin kestabilan moral, justru menghambat dialog, empati, dan 

pertumbuhan etis otonom (Noddings, 2013). 

Etika relasional menolak klaim otoritatif atas "kebenaran tunggal", tetapi tidak berakhir dalam 

kehampaan normatif. Sebaliknya, ia menawarkan dasar bersama yang minimal namun kuat: 

perlindungan terhadap proses berelasi yang bermakna. Dalam pandangan ini, yang harus dijunjung 

bukan nilai tertentu (seperti ketaatan atau kebebasan), tetapi kemampuan individu dan komunitas 

untuk terus berkoordinasi secara responsif, inklusif, dan saling menghargai (Gergen, 2020, hlm. 

21). 

Dengan menempatkan relasi sebagai prioritas etis, pendekatan ini menghindari dogmatisme 

tanpa jatuh ke dalam nihilisme. Ia tidak mengklaim menemukan "nilai akhir", tetapi mengundang 

partisipasi dalam proses moral yang terus-menerus—sebuah undangan, bukan perintah. “Ethics is 

not about finding the right answer, but about sustaining the possibility of dialogue.” (Gergen, 2020, hlm. 21)  

Dalam pengertian ini, etika relasional bukanlah “etika baru” yang bersaing dengan 

utilitarianisme, deontologi, atau etika kebajikan. Ia lebih tepat dipahami sebagai meta-etika 

relasional—kerangka yang memungkinkan berbagai tradisi moral untuk berdialog tanpa harus 

mengorbankan identitas atau menyerang yang lain. Ini adalah etika yang tidak memaksakan 

kebenaran, tetapi mengundang kehadiran, responsivitas, dan tanggung jawab bersama.   

3.5. Tantangan dan Kritik terhadap Etika Relasional 

Meskipun menawarkan kerangka yang menjanjikan, etika relasional tidak luput dari kritik 

filosofis dan praktis. Berikut adalah tiga tantangan utama yang sering diajukan, beserta respons 

kritis berdasarkan argumen Gergen (2020) dan literatur pendukung. 
 

 (1) Apakah Etika Relasional Terlalu Idealistis? 

Kritik pertama menyatakan bahwa etika relasional terlalu idealistis, karena mengasumsikan 

bahwa semua konflik dapat diselesaikan melalui dialog dan pemulihan relasi. Dalam realitas dunia 



 
 

 
 11 
 

 

Journal of Cultural and Education Issue 

Journal of Cultural and Education 
2025. Vol. 1, No. 2 
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index 

yang penuh kekerasan struktural, eksploitasi, dan ketidakadilan sistemik, harapan akan koordinasi 

sosial yang setara sering kali terasa naif. 

Gergen (2020, hlm. 21) tidak menyangkal kenyataan ini. Ia menyadari bahwa tidak semua 

situasi memungkinkan dialog yang setara, terutama dalam konteks kuasa yang timpang. Namun, 

etika relasional tidak menawarkan solusi universal, melainkan kecenderungan normatif (normative 

inclination): ketika dimungkinkan, pilihlah relasi daripada eliminasi; dialog daripada hukuman; 

pemulihan daripada balas dendam. Dalam konteks pendidikan, ini berarti membangun budaya 

sekolah yang selalu terbuka terhadap kemungkinan relasi, meskipun tidak selalu berhasil. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Biesta (2010), pendidikan yang etis tidak menjamin hasil, tetapi 

mengambil risiko dalam mempercayai kemungkinan transformasi. Etika relasional, dalam hal ini, 

bukanlah resep, tetapi komitmen terhadap proses yang berkelanjutan. 
 

 (2) Apakah Etika Relasional Mengabaikan Keadilan? 

Kritik kedua menyatakan bahwa pendekatan ini terlalu menekankan perawatan (care) dan 

empati, sehingga mengorbankan prinsip keadilan (justice). Dalam kasus pelanggaran serius—

seperti diskriminasi, kekerasan seksual, atau korupsi—fokus pada pemulihan relasi bisa dianggap 

mengaburkan akuntabilitas dan hukuman yang adil. 

Respons terhadap kritik ini terletak pada pemahaman bahwa keadilan dan relasi bukan 

dikotomis, tetapi saling memperkaya. Etika relasional tidak menolak keadilan, tetapi 

menempatkannya dalam konteks relasional. Sebagaimana diingatkan oleh Nussbaum (1999), 

keadilan yang sepenuhnya formal dan dekontekstual dapat menjadi kaku, tidak peka terhadap 

penderitaan, dan bahkan destruktif. Sebaliknya, keadilan yang dihayati melalui relasi—seperti dalam 

restorative justice—memungkinkan pemulihan korban, pertanggungjawaban pelaku, dan 

rekonsiliasi komunitas (Zehr, 2015). Dengan demikian, etika relasional tidak menggantikan 

keadilan, tetapi menghumanisasikannya. 
 

 (3) Bagaimana dengan Nilai Universal seperti HAM? 

Kritik ketiga menyoal apakah etika relasional—yang menolak fondasi metafisik—dapat 

mendukung nilai universal seperti Hak Asasi Manusia (HAM). Jika semua nilai bersifat relasional 

dan historis, bukankah ini membuka jalan bagi relativisme budaya yang membahayakan 

perlindungan terhadap martabat manusia? 

Gergen (2020) tidak menyangkal pentingnya HAM. Namun, ia menolak gagasan bahwa HAM 

berasal dari "hukum alam" atau akal murni yang transhistoris. Sebaliknya, HAM dipahami sebagai 

produk dari proses historis, dialog global, dan koalisi relasional yang panjang—mulai dari Deklarasi 

Universal HAM 1948 hingga gerakan hak sipil, feminis, dan lingkungan (Moellendorf, 2002). Nilai-

nilai ini tidak sah karena berasal dari otoritas ilahi atau rasionalitas abadi, tetapi karena telah 

diperjuangkan, disepakati, dan dihidupi dalam relasi kolektif. 

Dalam pandangan ini, HAM tetap menjadi tolok ukur moral yang kuat, tetapi legitimasinya 

berasal dari partisipasi demokratis dan solidaritas transnasional, bukan dari fondasi absolut. Etika 

relasional justru memperkuat komitmen terhadap HAM dengan menekankan bahwa nilai-nilai 

tersebut harus terus diperjuangkan dalam dan melalui relasi, bukan dipaksakan dari atas. 

Dengan demikian, etika relasional tidak mengklaim sebagai jawaban akhir atas semua persoalan 

moral. Namun, ia menawarkan kerangka filosofis yang tangguh untuk mengatasi dilema antara 

relativisme dan fundamentalisme—dua jebakan yang telah lama membelenggu pendidikan etika. 

Dengan menempatkan proses berelasi sebagai pusat, pendekatan ini membuka ruang bagi dialog, 



 
 

 
 12 
 

 

Journal of Cultural and Education Issue 

Journal of Cultural and Education 
2025. Vol. 1, No. 2 
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index 

empati, dan tanggung jawab kolektif, tanpa mengorbankan komitmen terhadap keadilan atau nilai 

universal. 

Tantangan yang diajukan terhadapnya—idealisme, pengabaian keadilan, dan relativisme—

dapat dijawab secara kritis, menunjukkan bahwa etika relasional bukanlah pelarian dari realitas, 

tetapi ajakan untuk lebih mendalam terlibat di dalamnya. Dalam pendidikan, ini berarti membangun 

sekolah bukan sebagai mesin produktivitas, tetapi sebagai komunitas relasional yang terus-menerus 

belajar menjadi manusia bersama. 

4. KESIMPULAN DAN REKOMENDASI 

Pendidikan kontemporer menghadapi krisis etika yang semakin mendalam, bukan karena 

kurangnya akses terhadap pengetahuan moral, tetapi karena dominasi logika instrumental yang 

mengutamakan efisiensi, performa, dan standarisasi di atas nilai-nilai kemanusiaan. Dalam 

masyarakat yang semakin terfragmentasi dan terpolarisasi, sistem pendidikan justru mengurangi 

ruang bagi refleksi, dialog, dan pembentukan karakter, sehingga menghasilkan generasi yang 

mungkin unggul dalam kompetisi, tetapi rapuh dalam empati dan tanggung jawab sosial. Di tengah 

arus ini, artikel ini mengusulkan etika relasional sebagai kerangka filosofis yang dapat 

mengembalikan pendidikan pada misi transformasionalnya. Berbeda dari pendekatan tradisional 

yang menempatkan moralitas pada individu atau aturan abstrak, etika relasional berpandangan 

bahwa nilai tidak muncul dari penalaran kognitif semata, melainkan tumbuh dari proses berelasi 

yang kontekstual, koordinatif, dan saling mengakui. Dalam pandangan ini, yang utama bukanlah 

mengetahui apa yang benar, tetapi bagaimana kita bersama—bagaimana kita merespons satu sama 

lain dengan kehadiran, perhatian, dan tanggung jawab kolektif. 

Temuan utama analisis ini menunjukkan bahwa krisis etika dalam pendidikan bukan semata-

mata persoalan kurikulum, tetapi merupakan manifestasi dari struktur sistemik yang 

mengedepankan kontrol, hierarki, dan individualisme. Etika relasional menawarkan alternatif yang 

tidak dogmatis maupun apatis, melainkan menempatkan proses berelasi sebagai dasar bersama yang 

minimal namun kuat untuk kehidupan bersama. Ia tidak menawarkan kebenaran tunggal, tetapi 

mengundang partisipasi dalam dialog yang terbuka dan responsif. Transformasi pendidikan etika, 

oleh karena itu, tidak memerlukan reformasi besar atau program moral tambahan, tetapi perubahan 

harian dalam praktik pedagogis—dalam cara guru berbicara, siswa dilibatkan, penilaian dilakukan, 

dan konflik diselesaikan. Praktik seperti pembelajaran kolaboratif, perancangan kurikulum bersama, 

evaluasi reflektif, dan budaya sekolah yang partisipatif bukan hanya lebih etis, tetapi juga lebih 

efektif dalam membangun keterlibatan, motivasi, dan pemahaman mendalam. Pendidikan etika, 

dalam pengertian ini, bukan penambahan konten, melainkan reorientasi mendasar terhadap tujuan 

pendidikan itu sendiri—dari pembentukan subjek yang kompetitif menuju pembudayaan 

komunitas yang peduli, inklusif, dan saling bertanggung jawab. 

Bagi para pendidik, penting untuk menggeser praktik dari monolog ke dialog, dari transfer 

pengetahuan ke ko-konstruksi makna. Guru dapat menciptakan ruang di mana siswa tidak hanya 

mendengar, tetapi juga didengar—dengan melibatkan mereka dalam perancangan pembelajaran, 

mendorong diskusi terbuka, dan menggunakan refleksi kelompok sebagai bagian integral dari 

proses evaluasi. Kepala sekolah dan pemimpin pendidikan memiliki peran strategis dalam 

membentuk budaya sekolah yang inklusif, di mana konflik tidak dilihat sebagai ancaman, tetapi 

sebagai peluang untuk pemulihan dan penguatan relasi. Pendekatan restoratif, kepemimpinan 

bersama, dan partisipasi aktif semua anggota komunitas sekolah dapat menjadi fondasi bagi 



 
 

 
 13 
 

 

Journal of Cultural and Education Issue 

Journal of Cultural and Education 
2025. Vol. 1, No. 2 
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index 

lingkungan yang mendukung pertumbuhan moral. Bagi pembuat kebijakan, perlu ada keberanian 

untuk mengurangi ketergantungan pada tes standar dan pengukuran kinerja yang sempit, serta 

memberikan otonomi yang lebih besar kepada sekolah dan guru dalam merancang pembelajaran 

yang responsif terhadap konteks lokal. Pelatihan profesional yang berkelanjutan dalam pedagogi 

relasional, etika perawatan, dan praktik dialogis perlu menjadi bagian integral dari pengembangan 

profesi guru. Bagi peneliti, terbuka peluang luas untuk mengeksplorasi secara empiris dampak dari 

pendekatan relasional terhadap kesadaran moral siswa, serta mengembangkan instrumen yang 

mampu mengukur kesehatan relasional di sekolah—meliputi kepercayaan, kualitas interaksi, dan 

tingkat keterlibatan kolektif. 

Pendidikan, dalam esensinya, bukan sekadar alat untuk mentransfer pengetahuan atau 

mempersiapkan tenaga kerja. Ia adalah praktik kemanusiaan yang paling mendasar: proses 

membentuk manusia dalam dan melalui kebersamaan. Di tengah dunia yang semakin 

terfragmentasi, alienasi, dan polarisasi, sekolah memiliki potensi unik untuk menjadi ruang 

eksperimen moral—tempat di mana siswa belajar bukan hanya apa yang harus dilakukan, tetapi 

bagaimana menjadi bersama dengan penuh rasa hormat, empati, dan tanggung jawab. Misi sejati 

pendidikan etika, oleh karena itu, bukan mengajarkan nilai, tetapi menciptakan kondisi di mana nilai 

dapat muncul secara alami dari relasi yang bermakna. Seperti yang diingatkan, proses relasional 

menuntut perhatian kolektif kita. Dan dalam tuntutan itulah, pendidikan menemukan kembali 

jiwanya. 

 

5. REFERENSI 

Appiah, K. A. (2006). Cosmopolitanism: Ethics in a world of strangers. W. W. Norton & Company. 
Apple, M. W. (2019). The attack on public education: Why we need it and how to defend it. Routledge. 
Bauman, Z. (2012). Liquid modernity. Polity Press. 
Biesta, G. (2007). Why ‘what works’ won’t work: Evidence-based practice and the democratic 

deficit in educational research. Educational Theory, 57(1), 1–22. 
https://doi.org/10.1111/j.1741-5446.2006.00241.x 

Biesta, G. (2010). Good education in an age of measurement: Ethics, politics, democracy. Paradigm Publishers. 
https://doi.org/https://doi.org/10.1111/j.1741-5446.2006.00241.x 

Brock, G. (2009). Justice as fairness: A constructive critique. Oxford University Press. https://doi.org/. 
https://doi.org/10.1080/0969595980050102 

Buber, M. (1958). I and Thou (T. ). C. S. S. R. G. Smith (trans.)). Charles Scribner’s Sons. 
Castells, M. (2010). The rise of the network society (2nd ed.). Wiley-Blackwell. 
Dewey, J. (1916). Democracy and Education: An Introduction to the Philosophy of Education. Macmillan. 
Dewey, J. (1930). Experience and Nature. Nature, 126(3183), 680–680. 

https://doi.org/10.1038/126680b0 
Freire, P. (1970). Pedagogy of the Oppressed. The Continuum Publishing Company. 
Gergen, K. J. (2020). Ethics in education: A relational perspective. Taos Institute Publications. 
Giroux, H. A. (2020). On Critical Pedagogy. In On Critical Pedagogy. 

https://doi.org/10.5040/9781350145016 
Grammes, T. (2020). Democracy and Education (John Dewey, 1916) - A commentary and a 

handbook. Journal of Social Science Education, 19(1). https://doi.org/10.4119/jsse-3359 pp. 188-
190 

Hasbullah. (2020). Pemikiran Kritis John Dewey Tentang Pendidikan (Dalam Perspektif Kajian 
Filosofis). Tarbiyah Islamiyah: Jurnal Ilmiah Pendidikan Agama Islam, 10(1), 1–21. 

Kohlberg, L. (1981). The philosophy of moral development. Harper & Row. 



 
 

 
 14 
 

 

Journal of Cultural and Education Issue 

Journal of Cultural and Education 
2025. Vol. 1, No. 2 
https://ejournal.suketeki.my.id/index.php/JCEI/index 

Lankshear, C., & Knobel, M. (2011). New literacies: Everyday practices and social learning (3rd ed.). Open 
University Press. 

Levinas, E. (1969). Totality and infinity: An essay on exteriority (A. Lingis, Trans.). Martinus Nijhoff. 
MacIntyre, A. (2007). After virtue: A study in moral theory (2nd ed.). University of Notre Dame Press. 
Noddings, N. (2013). Caring: A relational approach to ethics and moral education (2nd ed.). University of 

California Press. 
Nucci, L. (2008). Moral development and character education: A dialogue. Journal of Moral Education, 

37(3), 249–264. https://doi.org/10.1080/03057240802328028 
Polanyi, M. (1966). The tacit dimension. University of Chicago Press. 
Ravitch, D. (2016). The death and life of the great American school system: How testing and choice are 

undermining education (2nd ed.). Basic Books. 
Taylor, C. (1989). A secular age. Harvard University Press. 
Turkle, S. (2015). Reclaiming Conversation: The Power of Talk in a Digital Age. Penguin Press. 
Vaandering, D. (2014). The “heart” of restorative justice: Considering the role of spirituality in the 

practice of transforming relationships. Religions, 5(3), 751–770. 
https://doi.org/10.3390/rel5030751 

Vansieleghem, N., & Kennedy, D. (2015). Philosophy for children: A systematic review of the 
research. Review of Education, 3(1), 1–31. https://doi.org/10.1002/rev3.3001 

Winslade, J., & Monk, G. (2000). Narrative mediation: A new approach to conflict resolution. Jossey-
Bass. 

Zehr, H. (2015). Changing lenses: Restorative justice for our times (3rd ed.). (3rd ed.). Herald Press. 
  


